

ماہنامہ دارالعلوم رائیوند و منتشرات کی خصوصیتیں

# حجت شہزادت (کامل) نمبر

دشمنوں صنایا اور سفرخانہ ملکہ شادی کی

مکتبہ مذہبیہ

۱۰۔ اردو باتار ۰ لاہور

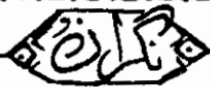
صفہ ۲۲۵۲۰

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
لِذِكْرِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

ختم نبوت نمبر

دارالعلوم  
ماہنامہ

شمارہ بیڑہ (بابتہ ماہ جون جولائی، اگست سال ۱۹۸۵ء) جلد ایک



حضرت مولانا مرغوب الرحمن صاحبہ قم دارالعلوم ذیور  
مددیں

مولانا حبیب الرحمن القاسمی

سالانہ  
سالانہ

پرچہ  
پرچہ

سالانہ بدل اشتراک بیرون ممالکو سے -/- ۳۰ روپے  
سودی عرب، افریقہ، برطانیہ، امریکہ، کنیڈا اور فوجہ  
کاسلانہ ۱۶۰ روپے، پاکستان = ۷۰ روپے۔ بھلدویں ۵۰ ہندوستانی  
مُسخّن شان اس بات کی طامت ہے کہ آپ زریعتاً ختم ہو گیا ہے۔

# فہرست مضمونیں

| نمبر | عنوان                                                                                                                       | مضمون                                                                                      | نمبر |
|------|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|--------------------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۱    | جیب الرحمن فارسی                                                                                                            | ترف آغاز                                                                                   |      |
| ۲    | حضرت مولانا غفران حنفیہ دارالعلوم                                                                                           | خطبہ استقبالیہ                                                                             |      |
| ۳    | ختم بوت کی تحقیقت اور حفاظت دین کے سلسلہ حضرت مولانا محمد نظیر نعیانی سر برست ہمارے بزرگوں کا موقف مانہنا مرافقہ قان نکھتوں | ختم بوت کی تحقیقت اور حفاظت دین کے سلسلہ حضرت مولانا محمد نظیر نعیانی سر برست              |      |
| ۴    | قادیانیت اسلام کے متوازی ایک جدید نزدیک مولانا جیب الرحمن فارسی استاذ دیر ماہنا مدارالعلوم                                  | قادیانیت اسلام کے متوازی ایک جدید نزدیک                                                    |      |
| ۵    | مرزا قادیانی کے لفڑیہ اقوال اس کی تحریروں کے آئینہ میں                                                                      | مرزا قادیانی کے لفڑیہ اقوال اس کی تحریروں کے آئینہ میں                                     |      |
| ۶    | مرزا غلام احمد قادیانی کے تینیں جھوٹ مولانا محمد روسفت لدھیانوی مدیر ماہنامہ بیتات کراچی                                    | مرزا غلام احمد قادیانی کے تینیں جھوٹ مولانا محمد روسفت لدھیانوی مدیر ماہنامہ بیتات کراچی   |      |
| ۷    | مرزا غلام احمد کی پیشین گوئیاں واقعات کے آئینہ میں -                                                                        | مرزا غلام احمد کی پیشین گوئیاں واقعات کے آئینہ میں -                                       |      |
| ۸    | مرزا سیم کیتے چیزیں                                                                                                         | مرزا سیم کیتے چیزیں                                                                        |      |
| ۹    | مسند ختم بوت کتاب و سنت کتابخانہ مولانا اطیف الدین صدیقی دارالعلوم دیوبند                                                   | مسند ختم بوت کتاب و سنت کتابخانہ مولانا اطیف الدین صدیقی دارالعلوم دیوبند                  |      |
| ۱۰   | عقیدہ ختم بوت اور غلام احمد قادیانی مولانا عبدالحیم فاروقی دارالبلاغین لکھنؤ                                                | عقیدہ ختم بوت اور غلام احمد قادیانی مولانا عبدالحیم فاروقی دارالبلاغین لکھنؤ               |      |
| ۱۱   | ختم بوت علم و عقل کی روشنی میں مولانا فرید الدین مسعود دائرکیٹر اسلام فاؤنڈریشن بنگلہ دلیش                                  | ختم بوت علم و عقل کی روشنی میں مولانا فرید الدین مسعود دائرکیٹر اسلام فاؤنڈریشن بنگلہ دلیش |      |
| ۱۲   | ختم بوت اور مرزا غلام احمد قادیانی مولانا عزیز احمد فارسی بی، استاذ دارالعلوم                                               | ختم بوت اور مرزا غلام احمد قادیانی                                                         |      |
| ۱۳   | ختم بوت اور امامت کی ذمہ داریاں - مولانا سعید احمد پالن پوری استاذ حدیث دارالعلوم دیوبند                                    | ختم بوت اور امامت کی ذمہ داریاں -                                                          |      |

| نمبرار | مصنون                                                         | نگارش                                                                         | صفحہ |
|--------|---------------------------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------|------|
| ۱۷۵    | قصرِ نبوت پر اسلام کے بانیوں کا حلقہ<br>اور ہماری ذمہ داری    | مولانا امام علی داشش اداۃ محمودیہ<br>لکھیم پور                                | ۱۷   |
| ۱۸۲    | مرزا غلام احمد کی ناپاک جبارت<br>قادریانیت -                  | مولانا شیعیم احمد لکھیم پوری کارکن دارالعلوم<br>مولانا نظام الدین اسیر اور وی | ۱۵   |
| ۱۹۳    | میسیح اور مہدی دو شخصیتیں<br>رو قادیانیت پر فضلہ دارالعلوم کی | جامعہ اسلامیہ بنارس<br>مولانا جمیل احمد نذیری احیاء العلوم مبارکہ             | ۱۶   |
| ۲۰۱    | تصنیفی خدمات<br>ندوۃ العسلاء لکھنؤ                            | مولانا برہان الدین سنجھی استاذ<br>ندوۃ العسلاء لکھنؤ                          | ۱۷   |
| ۲۱۴    | حضرت مولانا سید احمد حسن محدث اور وہ<br>اور مرزا فتاویٰ ایانی | مولانا مفتی فیضیم احمد فرید پاک امروہ<br>فتنہ قادریانیت اور حضرت مونگیری کی   | ۱۸   |
| ۲۳۲    | خدمات جلیلہ<br>رد قادریانیت میں دو اہم رسائل                  | مولانا سید منت اشتر رحمانی<br>خانقاہ رحمانیہ مونگیر                           | ۱۹   |
| ۲۵۳    |                                                               | مولانا عبد الحسین فاروقی ایم، آئندی دہلی                                      | ۲۰   |
| ۲۶۸    |                                                               |                                                                               | ۲۱   |

بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

# عرض حال

از جبیب الرحمن قادری

دارالعلوم دیوبند نے ۲۹ نومبر ۱۹۸۶ء کو تحفظ ختم بوت کے عنوان سے ایک عالمی کانفرنس کی تھی جس میں ہندوستان کے علاوہ سودیہ عربیہ عرب امارات، پاکستان، بنگلہ دشیں دیگرہ ممالک اسلامیہ کے ارباب دعوٰت و اتحاد تلمذ نے شرکت کی تھی۔ کانفرنس کا آغاز ہندوستان کے مشہور راذغی حضرت مولانا ابو الحسن علی ندوی کی انتظامی تقریر سے ۔۔۔ اور اختتام رابطہ عام اسلامی کے سکریٹری محترم ڈاکٹر عبدالعزیز صیف کی تقریر پر ہوا تھا۔ کانفرنس کی مکمل رپورٹ اور کانفرنس میں منظور تجویزیں دارالعلوم مجریہ ماہ نومبر ۱۹۸۶ء میں تفصیل سے آپکی ہے۔

اس موقع پر تقریروں کے علاوہ بہت سے صاحبِ نظر علماء نے مقالات بھی پیش کئے تھے۔ زیرِ نظر نمبر اٹھیں مقالات پر مشتمل ہے۔ مقالات کی ترتیب مضمون کے اعتبار سے کی گئی ہے۔ مقامِ زگاروں کی اہمیت و شہرت کا چند اعلیٰ ناظموں کیا گیا ہے۔ نیز بعض مقالات میں حک و حدف سے بھی ضرورتاً کام لیا گیا ہے۔ اس طرح کے بخوبی میں یہ عمل ناگزیر ہوتا ہے۔ اسید ہے کہ مرتب کو اس سلسلے میں مسدود رکھا جائے گا۔ خیال یہ تھا کہ یہ خصوصی شمارہ زیادہ سے ذائقہ صفات پر شائع کیا جائے۔ لیکن مقالات کی کثرت نے ایسا نہ کرنے دیا۔ پھر بھی بعض مقالات شامل اشاعت نہ کئے جائے جو کہ جرکی

وجہ مقاول کی غیر ضروری طاقت یا اسی موضوع پر اس سے بہتر مضمون کی اشاعت ہے۔ اس کانفرنس میں ایک نشست طلباءِ دارالعلوم کے نئے مخصوص کی گئی تھی جس میں طلباء عزیز نے تقریریں اور اپنے مقامات پڑھے تھے افسوس کہ یہ مقالات مرتب کو حاصل نہ ہو سکے۔ درہ ان کی نمائندگی بھی ہو جاتی اگر یہ مقالات بعد میں لی گئے تو آئندہ شاروں میں انتساب کر کے شائع کر دے جائیں گے

<sup>۱۹۸۴ء</sup> خصوصی نمبر اب سے بہت پہلے آجانا چاہئے تھا، کم از کم اعلان کے مطابق ۵ ارجولائی تک شائع ہو جانا چاہئے تھا۔ اعلان کے مطابق ساری تیاریاں مکمل کریں گئیں مگر میرٹھ اور دہلی کے نہ ختم ہونے والے سنگین فساد نے سارے نظام کو درہم برہم کر دیا رسائل درسائیں کے ذریعہ تقریباً منقطع ہو گئے اور انتہائی کوشش کے باوجود بھی کافہ فراہم کرنے میں نہ صرف ہمارا دفتر بلکہ پریس کے مالک بھی ناکام رہے اس نجborی سے یہ خاص نمبر جولائی کے بجائے اب اگست میں فارمین کی خدمت میں پیش کیا جا رہا ہے۔ نیز صفحات کی زیادتی کی بنا پر دو ماہ کے بجائے یہ شمارہ تین ہفتے پر مشتمل ہے۔ انشاء اللہ محروم الحرام <sup>۱۹۸۴ء</sup> ستمبر سے ہمارا دارالعلوم حسب معمول ہر ماہ کی ۵ ارتاریخ کو شائع ہوتا رہے گا۔

وَمَا تُفْيِي إِلَّا بِاللَّهِ وَهُوَ حَسْبِيْ وَنَعْمَ الْوَكِيل

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ، هٰ

# حُفَّر آغاْز

## بَنَى افْرَنْگٍ كَيْ دَاسْتَانِ حَيَا

نام او تاریخ پیدائش:- انگریزی بنی کا پہلا نام ”رسوندی“ تھا، پہنچنے نہیں سروزی سے کب ”غلام احمد“ بن گئے۔ انھوں نے خود لکھا ہے کہ میری پیدائش موقع فادیان ضلع گوردا سپور میں ۱۸۲۷ء یا ۱۸۲۸ء میں ہوئی۔ اور ایک دوسری تحریر میں جو اپنے والد کی وفات کے سلسلہ میں لکھی ہے کہتے ہیں کہ ”جب میرے والد نے دُنیا کو چھوڑا تو اس وقت میری عمر ۲۵ یا ۲۶ سال کی تھی تھے ان کے والد مرا غلام مرتضیٰ کا انتقال ۱۸۴۶ء میں ہوا ہے۔“ اس اعتبار سے سن پیدائش ۱۸۲۷ء ہوتا ہے۔

مرزا قادیانی کا خاندان [ مرزا قادیانی کس خاندان سے تعلق رکھتے تھے اس کا پہنچانہ ان کی تحریروں سے نہایت مشوار ہے۔ کیونکہ وہ ۱۸۹۶ء تک اپنے آپ کو مرزا لکھتے رہے ہیں۔ چنانچہ کتاب البریج جوان کی ۱۸۹۸ء کی تصنیف ہے اس کے صفحہ ۱۲۳ پر اپنی قومیت بولاس (عقل) لکھی ہے۔ لیکن اسی کتاب کے صفحہ ۳۵ پر حاشیہ پر لکھتے ہیں ”میرے الہاما کی رو سے ہمارے ابا راویں فارسی تھے پھر ۱۸۹۶ء میں اس نسبی تعلق سے دست برعارو کرائیے رسالہ“ ایک غلطی کا ازار“ کے صفحہ ۱۶ پر تمطران ہیں کہ ”میں اسرائیلی بھی ہوں اور زلطی بھی“ اس کے ایک سال بعد ایک

لہ سکنڈ براہین احمدیہ ص ۱۳۲، تھہ کتاب البریج ص ۱۵۹ تھے سیع موبود، مؤلفہ مرزا محمد داؤد

پلٹا اور کھایا اور اپنی تصنیف تحفہ گولڑویہ کے صفوہ م پر یہ تحقیق سپر دلکش کی۔ میرے بزرگ چینی حدود سے پنجاب آتے تھے، ان انکشافتات سے ان کی ذات چار قوتوں کا مجموعہ مرکب معلوم ہوتی ہے یعنی وہ بیک وقت محل، ہیودی، سیدرا اور چینی سب تھے۔ خامہ انکشت بداماں ہے اُسے کیا لکھئے۔

مرزا کے والد غلام مرتضیٰ بیگ کی عملی حالت آج ہمانی انگریزی بنی کے سخنے دل کے میاں بشیر احمد ایم، اے لکھتے ہیں کہ ہمارے دادا مرزا غلام مرتضیٰ بے نمازی تھے یہاں تک کہ ۵۷ سال کی عمر میں پہنچ کر بھی نماز نہیں پڑھی تھے

مرزا کے آیام طفولی ائمہ تعالیٰ کے منتخب اور برگزیدہ بندوں کے بچپن کے عکس مرزا قادیانی کے آیام طفولی دیگر بازاری بچوں ہی کی طرح نظر آتے ہیں۔ چنانچہ ان کی سوانح حیات سیرت المہاری میں درج ہے کہ ایک مرتبہ مرزا کے ہم عمر رہکوں نے اُن سے کہا گھر سے شکر لاو۔ گھر گئے تو وہاں پسا ہوا نکل رکھا تھا۔ اُسے شکر سمجھ کر چکے ہے جیب میں بھر لیا اور رہکوں کے سامنے پہنچ کر بھانکنا شروع کر دیا تھا انگریزی بنی صاعب کو بچپن میں چڑیوں کے پکڑنے کی بھی عادت تھی تھی۔

حضرات انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کے علوم و معارف تمام تر تعلیمی و لیاقت موبہبتِ ریاضی پر موقوف ہوتے ہیں اپنے جیسے انسان سے تعلم و تعلم اور اخذ فیض سے ان کی زندگی بالکل یاک ہوتی ہے۔ اس لئے انگریزی بنی کو بھی یہ فکر ہوتی کہ وہ اپنے آپ کو اتنی ثابت کریں۔ لیکن ان کا اسکوں میں

پڑھا ایک ایسی حقیقت ہے جس کو خود رزا جی بھی اپنے دجل و فریب سے چھپا نے سکے۔ حضرات انبیاء و رسول کی اس صفت خاص میں ہمسری و برابری کی ناکام کوشش کرتے ہوئے تھتے ہیں کہ "امام الزمال کے لئے لازم ہے کہ وہ دینی امور میں کسی کاشاگر دنہ ہو بلکہ اس کا استاد خدا ہو۔"

ایک دوسری جگہ تحریر کرتے ہیں، آنے والے کا نام جو مہدی رکھا گیا تو اس میں اشارہ ہے کہ وہ آنے والا عالم دینی خدا ہی سے حاصل کرے گا۔ اور قرآن و حدیث میں کسی کاشاگر دنہیں ہو گا۔ سو میں خلفاً کہہ سکتا ہوں کہ میرا حال یہی ہے کوئی ثابت نہیں کر سکتا کہ میں نے کسی انسان سے قرآن و حدیث یا تفسیر کا ایک سبق بھی پڑھا ہے۔

بھی بننے کی خواہش میں ان جھوٹے دعوؤں کے بعد" دروغ نگوارا حافظہ نباشد"۔

کی بہترین مثال ملاحظہ کیجئے کہ بقیم خود آنحضرت میرزا کیا لکھ رہے ہیں۔

"بچپن کے زمانہ میں میری تعلیم اس طرح ہوئی کہ جب میں سائیں سال کا تھا تو ایک فارسی خوان محسن میرے لئے نو کر رکھا گیا۔ جھنوں نے قرآن شریف

اور چند فارسی کی کتابیں مجھے پڑھائیں۔ اس بزرگ کا نام فضل الہی تھا

اور جب میری عمر قریبًا سو سال کے ہوئی تو ایک عربی خوان ہولی صاحب میری تربیت کے لئے مقرر کئے گئے جن کا نام فضل احمد تھا۔.....

میں نے صرف کی بعض کتابیں اور کچھ تواعد خوان سے پڑھے اس کے بعد جب میں سترہ یا اٹھارہ سال کا ہوا تو ایک اور ہولی صاحب سے

چند سال پڑھنے کا اتفاق ہوا ان کا نام گلی علی شاہ تھا۔ ان کو میرے

والد صاحب نے فرکر رکھ کر قادریان میں پڑھانے کے لئے مقرر کیا تھا۔  
دان، مولوی صاحب سے میں نے خوشمنطق اور حکمت و فیرہ علوم مردو جہ

کو حاصل کیا لہ

مرزا کے پہلے استاذ فضل الہی قادریان کے باشندے اور خفیتھے دوسرے  
فضل احمد فیروزدار کے رہنے والے اہل حدیث تھے اور تیسرا استاذ مغلی علی شاہ  
ستولن ٹپالہ شیعہ تھے یہ تیاس کن زگستان من بھار مرا۔

مرزا نے اپنے تیسرا استاذ مغلی علی شاہ کے بارے میں یہ جھوٹ لکھا ہے  
کہ میرے والد نے ان کو فرکر رکھا تھا۔ بلکہ دافع یہ ہے کہ مرزا کے والد غلام مرتضیٰ  
ان کے دستخوان کے ریزہ چین تھے۔ تفصیل کے لئے مرأۃ القادریانیہ، مؤلفہ مرزا  
احمد علی امترسری ص ۲۹ ف ۳ ملاحظہ کیجئے۔

مرزا کے اس بیان سے جہاں ان کا پہلا دعویٰ کہ "میں نے کسی انسان سے  
قرآن دغیرہ کا ایک سبق نہیں پڑھا ہے" "غلط ہو جاتا ہے۔ وہیں اس سے یہ بھی  
علوم ہو گیا کہ مرزا کی تعلیم ناقص اور ادھوری تھی اور وہ "نیم ملا خطرہ ایمان"  
کے سچے مصداق تھے۔

**انگریزی زبان میں معمولی واقفیت**

انگریزی بنی کو بقول خود انگلیش میں بھی  
اہم ہوا کرتے تھے اور نہایت فخر سے کہا  
گرتے تھے کہ انگریزی نہیں جانتا، اس کوچ سے بالکل نادافق ہوں، ایک فقرہ تک  
مجھے معلوم نہیں۔ مگر خرق عادت کے طور پر اس زبان میں بھی مجھے اہم ہوتے ہیں جو  
لیکن آبہانی کا یہ دعویٰ بھی دروغ مصلحت آمیز پرمبنی تھا۔ کیونکہ انھوں نے  
سیالکوٹ میں دوران ملازمت انگریزی کی ذواکب کتابیں سبقاً سبقاً پڑھی تھیں

سلف کتاب البر یہ ص ۱۴۸، ۱۵۰، ۱۵۱، مکتبہ سیرت المحدثی ج ۱ ص ۲۲۳، الفا ج ۱ ص ۱۳۲،  
سلفہ نزول مسیح ص ۱۲۔

اور اسی کے نتیجہ میں انگریزی کے ٹوٹے پھوٹے جملے بول اور لکھ دیا کرتے تھے۔ میاں بشیر احمد لکھتے ہیں۔ مولوی الہی غش ڈسٹرکٹ انسپکٹر نے منتشریوں کے لئے ایک انگریزی کامرز تائم کیا تھا، "ڈاکٹر امیر شاہ منتشر معلم تھے۔ حضرت مسیح موعود نے بھی انگریزی کی دو ایک کتابیں پڑھیں ہو۔"

**پچھری کی منتشری** [پچھری سیالکوٹ کی ملازمت بھی انگریزی بنی کی تاریخ کا ایک اہم باب ہے۔ مرزا کی قبر درد سے ثابت ہوتا ہے کہ انگریزی حکومت نے میرزا غلام عرضی کیتے تاہمیں حیات سات سور و پلے سالانہ کی پیش مقرر کردی تھی۔ اسی پر خاندان کے گذر سبک کا مدار تھا۔ ایام شباب میں ایک مرتبہ میرزا جی نے اس رقصہ کو دھوکہ کر کے عیش کوشیوں اور جوانی کی رنگ ریبوں میں اڑا دی، بعد میں ہوا ہوس کا نشہ جب کچھ اُڑا تو یہ شتر مندرگی دامن گیر ہوئی کہ کوئی سامنہ لیکر گھر جائیں اس لئے قادریان و اپس آنے کے بجائے سیال کوٹ چلے گئے۔ اور وہیں اپنے مکتب کے ساتھی لاہور بھیم سین کی سعی و کوشش سے پندرہ روپیے ماہانہ پر کچھری میں منتشر ہو گئے۔]

**مرزا ازاد کے بشیر احمد** لکھتے ہیں کہ "مرزا احادیث دورانِ ملازمت عہد ملازمت" اپنا دامن رشوت ستانی سے ملوث ہونے نہیں دیا، لیکن مرزا کے اکثر واقعہ کار اطلاع دیتے ہیں کہ انہوں نے بزمائی ملازمت دل کھوکر رشوتیں لیں۔ چنانچہ مرزا احمد علی شیعی اپنی کتاب دلیل العرفان میں لکھتے ہیں کہ منتشری غلام احمد عرضی نے اپنے رسالہ زکاہ آسمانی کے راز ہائے پہنائی میں لکھا تھا کہ مرزا نے زمانہ محضی میں خوب رشوتیں لیں۔ یہ رسالہ مرزا کی وفات سے آٹھ سال پہلے نے ۱۹۶۸ء میں شائع ہو گیا تھا مگر ہر زانے اس کی تزوید نہیں کی۔

**مقدمہ بازی کا مشغله** [آج بھائی مرزا نے منتشری سے مختار بن جانے کی ہوں میں لئے سیرت المہدی ج ۱ ص ۱۳۷]

سیالگوٹ کے زمانہ قیام میں مختاری کا امتحان بھی دیا تھا استعدا کی کمی کی بناء پر اس امتحان میں ناکام رہے اور مختاری کے منصب پر فائز ہونے کا خوبی شرمندہ تعمیر نہ ہو سکا۔ پھر بھی اتنا فائدہ تو ضرور ہوا کہ قانون مرد جو کی موشک گافیوں سے کسی حد تک ناقف ہو گئے۔ چنانچہ مختاری کے امتحان میں ناکامی اور نشی گیری کی ذکری سے دل برداشتہ ہو کر جب قادریان داپس لوٹے تو ان کے والد نے خاندانی مقدمات کی پیروی کی حدت ان کے پیروکاری میزاجی خود بتاتے ہیں کہ "میرے الدعا" اپنے بعض آباد و اجداد کے دینہات دوبارہ حاصل کرنے کے لئے انگریزی بندوقوں میں مقدمات کر رہے تھے۔ انھوں نے انہی مقدمات میں بھی لگادیا اور ایک زمانہ دراز تک میں ان کاموں میں شغول رہا، ملہ

مقدمہ بازی میں میزاجی کو اس تدریشف تفاکر خواب بھی دیکھتے تو اسی کا جیسا کہ وہ خود لکھتے ہیں، "ہمارا ایک مقدمہ موروثی اسمیوں پر تھا۔ مجھے خواب میں دکھلا بیا گیا کہ اس مقدمہ میں ڈگری ہو گئی تھے۔ اسی طرح کے ایک خواب کا تذکرہ تربیق القلوب کے صفحہ ۳۶ پر بھی کیا ہے۔

اپنے شرکار کی آراضی پر غاصبانہ قبضہ معلوم ہوتا ہے کہ ان کے والد غلام مرتضی اور ان کے بھتیجوں و دیگر اقرباء کی کچھ میں سکھوں نے اپنے عہد حکومت میں ضبط کر لی تھی۔ جسے انگریزی عہد سلطنت میں بذریعہ عدالت انھوں نے دوبارہ والگزار کرایا۔ بعد میں اس زمین پر آجہانی میزاج اور ان کے بھائی غلام متادر بلاشرکت غیرے قابض و متصرف ہو گئے۔ اور دیگر عقد اور شستہ داروں کو اس میں کچھ نہیں دیا۔ بالآخر ان حقداروں نے میزاج اعظم بیگ لاہوری پنشنر لکھنؤ کے نزدیک تعاون سے عدالت میں مقدمہ دائر کر دیا اور میزاجی کے علی الرغم بذریعہ عدالت

اپنا حصہ حاصل کر لیا۔ غم نصیب تقداروں کی اس اعانت پر مرتضیٰ اعظم بیگ کی شکایت کرتے ہوئے آجھیانی لکھتے ہیں « میسٹر والد کے انتقال کے بعد مرتضیٰ اعظم بیگ لاہوری نے شرکائے ملکیت قادیانی کی طفیر سے مجھ پر اور میسٹر جامی مرحوم مرتضیٰ افضل قادر پر مقدمہ دخل ملکیت کا عالیت ضلع میں دائر کر دیا اور میں بظاہر جانتا تھا کہ ان شرکار کو ملکیت سے کچھ غرض نہیں کیوں نک دے ایک گھم گشتہ چیز تھی جو سکھوں کے وقت میں باہر ہو چکی تھی۔ اور میرے والدے تن تھے مقدرات دائر کر کے اس ملکیت اور دسکر دیمانت کی بازیافت کے لئے آٹھ ہزار روپیہ کے قریب خرچ دخسارہ اٹھایا تھا وہ شرکار ایک پیسے کے بھی شرکر کی نہیں تھے بلکہ تلاش شہر اور مناظرات سرگرمیاں آجھیانی مرتضیٰ اپنے غائبی حالات سے بہت دل برداستہ تھے اور شبہ روزاں کی

خیال میں غلط ادیباں رہتے تھے کہ خاندان زوال کا مداوا کس طرح کیا جائے مختاری کے ایوان میں باریابی کی توقع اٹھ پکی تھی، فوج یا پولیس کی ملازمت سے تکلت تجوہ کی بناء پر کوئی دلپیسی نہیں تھی۔ تجارتی کار و بار سے سرمایہ کی کمی اور راتجہ کاری کی وجہ سے قاصر تھے۔ اس لئے اب لے دے کر صرف یہی ایک صورت باقی رہ گئی تھی کہ خادم اسلام کی حیثیت سے زندگی کے میدان میں نمودار ہوں اور اس راہ سے شہرت و دولت حاصل کریں۔ چنانچہ اپنے مکتب کے ساتھی اور قریم رفیق مولوی محمد سین بٹاولی کے مشورہ سے قادیانی کے بجائے لاہور کو اپنی سرگرمیوں کا مرکز بنایا اور آریوں دیا اور بیوی سے مدد ہی چھپڑ پھاڑ کا سلسلہ شروع کر دیا۔ مولانا محمد سین بٹاولی، مشیٰ الہی بخش اکاؤنٹنٹ، بابو عبدالحق اکاؤنٹنٹ، حافظ محمد یوسف ضلعدار دغیرہ اس کام میں ان کے معاون ہے۔ اور سر جمیس بھفل میں یہ حضرات مرتضیٰ اجمیکی قابلیت اور بزرگی کا چرچا کرتے جس کا تیجہ یہ ہوا کہ چند ماہ ہی کے

اندر مرزا جی مناظر اسلام کی حیثیت سے مشہور ہو گئے جونکہ ابھی تک انھوں نے مہدویت مسیحیت وغیرہ کا دعویٰ نہیں کیا تھا۔ اس لئے ہر مسلمان ان کو عزت و عقیدت کی زگاہ سے دیکھنے لگا۔ اور علاقوںے دین بھی ان کے ساتھ تعاون داشتہ اک کو دین خدمت سمجھتے رہے۔ شہرست کے اس مقام بلند پر چھپنے کے بعد لاہور کے قیام کو غیر ضروری سمجھ کر مرزا جی وطن مالوف قادریان واپس آگئے اور ہمیں سے مناظرانہ اشتہار بازیوں کا سلسلہ جاری رکھا۔

مرزا جی ایک عارفِ کامل کے روپ میں کو جو شہرست حاصل ہو گئی تھی وہ ہر قسم کے دام تزویر کے کامیاب بنانے کی صافی تھی۔ چنانچہ اس شہرست سے سعی حاصل کرنے اور اس کے ذریعہ مستقبل کو سنوارنے کی غرض سے مرزا جی نے باحدرا صوفی کا سوانگ رچایا اور دنیوی کار و بار سے بظاہر منقطع ہو کر خلوتِ فشیں ہو گئے وظائف و عملیات کی کتابوں کا مطالعہ کر کے بغیر کسی مرشد و شیخ کی رہنمائی کے عملیات و ذائقہ شروع کر دئے۔ علاوہ ازیں راتوں کو قادریان سے باہر جا کر خندق میں جا بیٹھتے۔ اور جاؤ کے عمل پڑھا کرتے۔ ساتھ ہی اس زمانے میں خوابوں کے ذریعہ بھی مستقبل کے حالات معلوم کرنے کی ناکام کوشش کرتے۔ اور اس سلسلے میں شب روز مطبوعہ تبعیز ناموں کی ورق گردانی میں مصروف رہتے۔ اس زمانے میں ان کا معمول یہ بھی تھا کہ اپنے خواب دوسروں کو سنا یا کہرتے اور دوسروں کے خوابوں کی تبعیر خواب ناموں کی ورق گردانی کی مدد سے بنانے کی کوشش کیا کرتے تھے۔

مرزا زادے میاں بشیر احمد کا بیان ہے جب کوئی اسی معاملہ پیش ہوتا تو گھر کی عورتوں، بچوں اور خادماوں نکل سے پوچھا کرتے تھے کہ تم نے کوئی خواب دیکھا ہے؟ اگر کسی نے دیکھا ہوتا تو اسے بڑے غور سے سنتے تھے لیہ

**بُنی افرنگ مراق کے شکار تھے** | مراق یعنی مالینو لیا۔ دیوانی کی ایک قسم ہے  
مِرزا جی کے خلیفہ اعظم حکیم فور الدین لکھتے

ہیں۔ مالینو لیا جون کا ایک شعبہ ہے اور مراق مالینو لیا کی ایک شاخ ہے لہ طب  
کی مشہور کتاب شرح اسباب میں ہے۔ ذکرِ عنَ الْمَا لِيْنُو لِيَا يَسْمَى الْمَرَاقٌ "ملے  
مالینو لیا کی ایک قسم مراق ہے۔ اس مرض کا مریض اگر کچھ پڑھا لکھا ہوتا ہے تو خدا  
نبوت، غیب دانی وغیرہ کا دعویٰ کرنے لگتا ہے۔ "اگر مریض داشمند بودہ باشد  
دھولے پیغمبری و کرامت کند و سخن از خدائی گوید و خلق را دعوت کند۔ ملے اگر  
مراق کا مریض ذی علم ہو تو پیغمبری اور کرامت کا دعویٰ کرتا ہے اور خدائی کی باتیں  
کرتا ہے اور لوگوں کو اپنی رسالت کی دعوت دیتا ہے۔ یہ ایسا مرض ہے جس سے  
حضرات انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام کو قطعی طور پر محفوظ رکھا گیا ہے۔ لیکن بُنی افرنگ  
بقول خود دیگر بہت سے امراض کے ساتھ اس دماغی مرض کے بھی شکار تھے۔

چنانچہ لکھتے ہیں "دیکھو میری بیماری کی نسبت بھی آنحضرت صلعم نے پیشیں گوئی کی  
تھی جو اس طرح وقوع میں آئی ہے۔ آپ نے فرمایا تھا کہ سیع آسمان سے جب  
اترے گا تو دُو زرد چادریں اس نے پہنی ہوں گی۔ سوا اس طرح مجھ کو دُو بیماریاں  
ہیں ایک اُپر کے دھڑ کی اور ایک نیچے کے دھڑ کی یعنی مراق اور کشت بول یہ  
اسی طرح ایک مرازائی لکھتا ہے کہ مراق کا مریض حضرت دمرزا (صاحب میں موافقی  
نہیں تھا۔ بلکہ یہ خارجی اثرات کے ماتحت پیدا ہوا)۔

**مرزا جی کی دوسری بیماریاں** | مبتلا تھے۔ یہاں بعض امراض کا ذکر خود اپنی کوئی  
کے بیاض فور الدین بح ۱ ص ۱۱، تہ شرح اسباب بح ۱ ص ۲۷، تہ اکسیر عظم

بح ۱ ص ۱۸۸، تکہ رسالہ تشیید الاذہن بح ۱ فل ۶ ص ۶، تہ رویو اف ریجیز بابت  
اگست ۱۹۴۲ ص ۱۰،

الفاظ میں کیا جا رہا ہے۔ لکھتے ہیں: "میں دائم المرض ہوں۔ بہبیشہ در دستہ کمی خواب، آشیخ، دل کی بیماری دورہ کے ساتھ آتی ہے،" لہ اور لکھتے ہیں مرض ذیابیس مدت سے دامنگیر ہے اور بسا اوقات سوسود فدرات یادن کو پیش اب آتا ہے اور اس قدر کثرت پیش اب سے جس قدر عارض ضعف وغیرہ ہوتے ہیں وہ سب میرے شامل حال رہتے ہیں تھے ایک دوسرے موقعہ پر لکھتے ہیں "کوئی وقت دوران سر سے خالی نہیں گذرتا۔ مدت ہوئی نماز تکلیف سے بیٹھ کر پڑھی جاتی ہے۔ بعض وقت در میان میں توڑنی پڑتی ہے تھے مجھے اسہال کی بیماری ہے اور ہر روز کمی بکھی وست آتے ہیں تھے ایک مرتبہ قولیخ سے سخت بیمار ہوا اور رسول دن تک پا خارج راہ سے خون آتا رہا اور سخت درد تھا جو بیان سے باہر ہے تھے اپنے مرید خاص خلیفۃعلم حکیم نور الدین کو ایک خط میں لکھتے ہیں۔

"جب میں نے نتی شادی کی تھی تو مدت تک مجھے یقین رہا کہ میں نامرد ہوں" ایک اور خط میں لکھا کہ۔ ایک مرض مجھے نہایت خوف ناک تھی کہ صحبت کے وقت لیٹنے کی حالت میں نعروط بلکل جاتا رہتا تھا۔ (نعروط بالضم برخاستن تقییب یعنی استاد گئی ذکر) انگریزی بنی آنجمانی مرزاجی کا ان موزی اور سواکن امراض میں مبتلا ہونا حیرت انگیز نہیں ہے بلکہ اگر معاملہ اس کے برعکس ہوتا تو حیرت کی بات فروغ فیض افیون اور شراب کا استعمال | افیون نصف طب ہے چنانچہ انہوں نے ایک

دوا تریاق الہی" کے نام سے تیار کی تھی جس کا بڑا جزو افیون تھا۔ اس دوا کو افیون کے مزید اضافہ کے ساتھ اپنے خلیفہ اول کو چھ ماہ سے زائد مدت تک کھلاتے رہے تھے ضمیمہ اربعین نمبر ۳، ص ۳۷۶ ایضاً تھے مکتوبات احمدیہ ج ۵ ص ۸۸، تھے کتاب منظور الہی ص ۳۴۹۔ ۵۵ حقیقتہ الوجی ص ۲۳۳، تھے مکتوبات احمدیہ ج ۵ ص ۸۸

اور خود بھی وقتاً فوقتاً استعمال کرتے تھے لہ

**مَانِكَ دَائِنَ كَا اسْتِعْمَالٍ** | لکھتے ہیں۔

مجبی اخویکم محمد حسین ستر اللہ تعالیٰ۔ اسلام علیکم و رحمۃ اللہ و برکاتہ۔ اس وقت میاں یا محمد بھیجا جاتا ہے۔ آپ اشیاء خریدنی خود خریدیں اور ایک بوتل مانک دائن کی پلو مرکی دوکان سے خریدیں۔ مگر مانک دائن چاہئے اس کا لحاظ رہے باقی خیرپڑھے۔

لہ - دا شَلَام، لہ

”سوداٹ مرزائے حاشیہ پر حکیم محمد علی پر سیل طبیبی کا لج امر تسلیم کئے ہیں مانک دائن کی حقیقت لاہور میں پلو مرکی دوکان سے ڈاکٹر عزیز احمد صاحب کی معرفت معلوم کی گئی ڈاکٹر صاحب جواباً تحریر فرماتے ہیں ”حسب ارشاد پلو مرکی دوکان سے دریافت کیا گیا۔ جواب حسب ذیل ملا۔

مانک دائن ایک قسم کی طاقت و را در نشودینے والی شراب ہے جو دل سے بند بولوں میں آتی ہے۔ اس کی قیمت سارو ہے پانچ روپیے ہے (۲۱ روپیہ) سے بعد مرزائی کے دل دماغ کے سوتے سے الہاما

کا سیل روای پھوٹ پڑا اور اعلانات داشتہارات کے ذریعہ اس کا خوب دھنڈھوڑا پیدا گیا۔ جس کا اثر یہ نکلا کہ دُور دُور سے لوگ قادیان آنے لگے۔ مرزائی تقدیس کا روپ دھارے اپنے بیت الفکر نامی کمرے میں لیٹے رہتے اور الہاماں کی بارش ہوتی رہتی تھی۔ اور جب الہام کی غنوڈگی دور ہوتی تو فوراً اُسے نوٹ بک میں درج

لہ اخبار الفضل قادیان ۱۵ جولائی ۱۹۴۷ء جوالہ قادیانی مذہب ص ۵۶ مطبوعہ بارسوم۔ لہ خطوط امام غلام علی ۵ جوالہ سابق مذہب ص ۲۹ مذہب ص ۳۹ مارٹ ۱۹۴۸ء

کر لیا جاتا تھا۔

چونکہ سادون کی جھڑی کی طرح الہامات کا ایک ہندو لڑکا بھی شیت کاتب و تحریر ایک غیر منقطع سلسلہ جاری دنخوا اس لئے ضرورت تھی کہ انھیں ضبط تحریر میں لانے کیلئے ایک مستقل کاتب رکھا جائے۔ چنانچہ اس مقدس کام کی انجام دہی کے لئے ایک ہندو لڑکے کا انتخاب عمل میں آیا۔ خود مرزا جی لکھتے ہیں "ان دونوں ایک پنڈت کا بیٹا شام لال نامی جو ناگری اور فارسی دونوں میں لکھ سکتا تھا۔ بطور روزنامہ نویس نو کر رکھا گیا۔ اور بعض امور غمیبی جو ظاہر ہوتے تھے اس کے ہاتھ سے ناگری اور فارسی خط میں قبل از وقوع لکھا تے جاتے تھے اور پھر شام لال مذکور کے اس پر دستخط کرتے جاتے تھے یہ یہ ہندو لڑکا جب اول اول نو کر رکھا گیا تھا تو اس کی عمر کل بارہ سال کی تھی اور مرزا جی کے چھاڑا دبھائی مرزا امام الدین کے بقول اس درجہ بے سمجھ اور سادہ لوح تھا کہ سوتک بیشکل شمار کر سکتا تھا جبکی دیسا کا تب حق بحق دا درسید۔"

مرزا جی نے معاشری انبیاء کو دور کرنے کی غرض سے زر اندازی کی ایک اور تجویز مذہبی مناظرہ اور بیزرنگی کا جو سوانح بچایا تھا اس میں انھیں بڑی حد تک کامیابی مل گئی تھی۔ اور دجل و فریب کے یہ تیرشہرت و قبولیت کے فشانہ پر ٹھیک بیٹھ گئے تھے۔ جس کی وجہ عوام دخواص کا ایک اچھا خاصا طبقہ ان کی جانب متوجہ ہو گیا۔ اس لئے انہوں نے روپیہ بٹورنے کی ایک اور تجویز میں اور "براہین احمدیہ" کے نام سے پانچ جلدیں پرستشل ایک صنیع کتاب کی طباعت کا اعلان کیا اور لوگوں سے پیشگی قیمت اور امداد و اعانت حاصل کرنے کی غرض سے اشتہارات کا ایک نختم ہونے والا سلسلہ شروع کر دیا۔ اس سلسلے کا پہلا اشتہار اپریل ۱۹۴۷ء سیرت المهدی ج ۱۵، ۳۰، ۳۱، ۳۲، ۳۳، ۳۴، ۳۵، ۳۶، ۳۷، ۳۸، ۳۹، ۴۰، ۴۱، ۴۲، ۴۳، ۴۴، ۴۵، ۴۶، ۴۷، ۴۸، ۴۹، ۵۰، ۵۱، ۵۲، ۵۳، ۵۴، ۵۵، ۵۶، ۵۷، ۵۸، ۵۹، ۶۰، ۶۱، ۶۲، ۶۳، ۶۴، ۶۵، ۶۶، ۶۷، ۶۸، ۶۹، ۷۰، ۷۱، ۷۲، ۷۳، ۷۴، ۷۵، ۷۶، ۷۷، ۷۸، ۷۹، ۸۰، ۸۱، ۸۲، ۸۳، ۸۴، ۸۵، ۸۶، ۸۷، ۸۸، ۸۹، ۹۰، ۹۱، ۹۲، ۹۳، ۹۴، ۹۵، ۹۶، ۹۷، ۹۸، ۹۹، ۱۰۰، ۱۰۱، ۱۰۲، ۱۰۳، ۱۰۴، ۱۰۵، ۱۰۶، ۱۰۷، ۱۰۸، ۱۰۹، ۱۱۰، ۱۱۱، ۱۱۲، ۱۱۳، ۱۱۴، ۱۱۵، ۱۱۶، ۱۱۷، ۱۱۸، ۱۱۹، ۱۲۰، ۱۲۱، ۱۲۲، ۱۲۳، ۱۲۴، ۱۲۵، ۱۲۶، ۱۲۷، ۱۲۸، ۱۲۹، ۱۳۰، ۱۳۱، ۱۳۲، ۱۳۳، ۱۳۴، ۱۳۵، ۱۳۶، ۱۳۷، ۱۳۸، ۱۳۹، ۱۴۰، ۱۴۱، ۱۴۲، ۱۴۳، ۱۴۴، ۱۴۵، ۱۴۶، ۱۴۷، ۱۴۸، ۱۴۹، ۱۵۰، ۱۵۱، ۱۵۲، ۱۵۳، ۱۵۴، ۱۵۵، ۱۵۶، ۱۵۷، ۱۵۸، ۱۵۹، ۱۶۰، ۱۶۱، ۱۶۲، ۱۶۳، ۱۶۴، ۱۶۵، ۱۶۶، ۱۶۷، ۱۶۸، ۱۶۹، ۱۷۰، ۱۷۱، ۱۷۲، ۱۷۳، ۱۷۴، ۱۷۵، ۱۷۶، ۱۷۷، ۱۷۸، ۱۷۹، ۱۸۰، ۱۸۱، ۱۸۲، ۱۸۳، ۱۸۴، ۱۸۵، ۱۸۶، ۱۸۷، ۱۸۸، ۱۸۹، ۱۹۰، ۱۹۱، ۱۹۲، ۱۹۳، ۱۹۴، ۱۹۵، ۱۹۶، ۱۹۷، ۱۹۸، ۱۹۹، ۲۰۰، ۲۰۱، ۲۰۲، ۲۰۳، ۲۰۴، ۲۰۵، ۲۰۶، ۲۰۷، ۲۰۸، ۲۰۹، ۲۱۰، ۲۱۱، ۲۱۲، ۲۱۳، ۲۱۴، ۲۱۵، ۲۱۶، ۲۱۷، ۲۱۸، ۲۱۹، ۲۲۰، ۲۲۱، ۲۲۲، ۲۲۳، ۲۲۴، ۲۲۵، ۲۲۶، ۲۲۷، ۲۲۸، ۲۲۹، ۲۳۰، ۲۳۱، ۲۳۲، ۲۳۳، ۲۳۴، ۲۳۵، ۲۳۶، ۲۳۷، ۲۳۸، ۲۳۹، ۲۴۰، ۲۴۱، ۲۴۲، ۲۴۳، ۲۴۴، ۲۴۵، ۲۴۶، ۲۴۷، ۲۴۸، ۲۴۹، ۲۵۰، ۲۵۱، ۲۵۲، ۲۵۳، ۲۵۴، ۲۵۵، ۲۵۶، ۲۵۷، ۲۵۸، ۲۵۹، ۲۶۰، ۲۶۱، ۲۶۲، ۲۶۳، ۲۶۴، ۲۶۵، ۲۶۶، ۲۶۷، ۲۶۸، ۲۶۹، ۲۷۰، ۲۷۱، ۲۷۲، ۲۷۳، ۲۷۴، ۲۷۵، ۲۷۶، ۲۷۷، ۲۷۸، ۲۷۹، ۲۸۰، ۲۸۱، ۲۸۲، ۲۸۳، ۲۸۴، ۲۸۵، ۲۸۶، ۲۸۷، ۲۸۸، ۲۸۹، ۲۹۰، ۲۹۱، ۲۹۲، ۲۹۳، ۲۹۴، ۲۹۵، ۲۹۶، ۲۹۷، ۲۹۸، ۲۹۹، ۳۰۰، ۳۰۱، ۳۰۲، ۳۰۳، ۳۰۴، ۳۰۵، ۳۰۶، ۳۰۷، ۳۰۸، ۳۰۹، ۳۱۰، ۳۱۱، ۳۱۲، ۳۱۳، ۳۱۴، ۳۱۵، ۳۱۶، ۳۱۷، ۳۱۸، ۳۱۹، ۳۲۰، ۳۲۱، ۳۲۲، ۳۲۳، ۳۲۴، ۳۲۵، ۳۲۶، ۳۲۷، ۳۲۸، ۳۲۹، ۳۳۰، ۳۳۱، ۳۳۲، ۳۳۳، ۳۳۴، ۳۳۵، ۳۳۶، ۳۳۷، ۳۳۸، ۳۳۹، ۳۴۰، ۳۴۱، ۳۴۲، ۳۴۳، ۳۴۴، ۳۴۵، ۳۴۶، ۳۴۷، ۳۴۸، ۳۴۹، ۳۴۱۰، ۳۴۱۱، ۳۴۱۲، ۳۴۱۳، ۳۴۱۴، ۳۴۱۵، ۳۴۱۶، ۳۴۱۷، ۳۴۱۸، ۳۴۱۹، ۳۴۲۰، ۳۴۲۱، ۳۴۲۲، ۳۴۲۳، ۳۴۲۴، ۳۴۲۵، ۳۴۲۶، ۳۴۲۷، ۳۴۲۸، ۳۴۲۹، ۳۴۲۱۰، ۳۴۲۱۱، ۳۴۲۱۲، ۳۴۲۱۳، ۳۴۲۱۴، ۳۴۲۱۵، ۳۴۲۱۶، ۳۴۲۱۷، ۳۴۲۱۸، ۳۴۲۱۹، ۳۴۲۲۰، ۳۴۲۲۱، ۳۴۲۲۲، ۳۴۲۲۳، ۳۴۲۲۴، ۳۴۲۲۵، ۳۴۲۲۶، ۳۴۲۲۷، ۳۴۲۲۸، ۳۴۲۲۹، ۳۴۲۳۰، ۳۴۲۳۱، ۳۴۲۳۲، ۳۴۲۳۳، ۳۴۲۳۴، ۳۴۲۳۵، ۳۴۲۳۶، ۳۴۲۳۷، ۳۴۲۳۸، ۳۴۲۳۹، ۳۴۲۴۰، ۳۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲، ۳۴۲۴۳، ۳۴۲۴۴، ۳۴۲۴۵، ۳۴۲۴۶، ۳۴۲۴۷، ۳۴۲۴۸، ۳۴۲۴۹، ۳۴۲۴۱۰، ۳۴۲۴۱۱، ۳۴۲۴۱۲، ۳۴۲۴۱۳، ۳۴۲۴۱۴، ۳۴۲۴۱۵، ۳۴۲۴۱۶، ۳۴۲۴۱۷، ۳۴۲۴۱۸، ۳۴۲۴۱۹، ۳۴۲۴۲۰، ۳۴۲۴۲۱، ۳۴۲۴۲۲، ۳۴۲۴۲۳، ۳۴۲۴۲۴، ۳۴۲۴۲۵، ۳۴۲۴۲۶، ۳۴۲۴۲۷، ۳۴۲۴۲۸، ۳۴۲۴۲۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲۸، ۳۴۲۴۲۲۹، ۳۴۲۴۲۳۰، ۳۴۲۴۲۳۱، ۳۴۲۴۲۳۲، ۳۴۲۴۲۳۳، ۳۴۲۴۲۳۴، ۳۴۲۴۲۳۵، ۳۴۲۴۲۳۶، ۳۴۲۴۲۳۷، ۳۴۲۴۲۳۸، ۳۴۲۴۲۳۹، ۳۴۲۴۲۴۰، ۳۴۲۴۲۴۱، ۳۴۲۴۲۴۲، ۳۴۲۴۲۴۳، ۳۴۲۴۲۴۴، ۳۴۲۴۲۴۵، ۳۴۲۴۲۴۶، ۳۴۲۴۲۴۷، ۳۴۲۴۲۴۸، ۳۴۲۴۲۴۹، ۳۴۲۴۲۱۰، ۳۴۲۴۲۱۱، ۳۴۲۴۲۱۲، ۳۴۲۴۲۱۳، ۳۴۲۴۲۱۴، ۳۴۲۴۲۱۵، ۳۴۲۴۲۱۶، ۳۴۲۴۲۱۷، ۳۴۲۴۲۱۸، ۳۴۲۴۲۱۹، ۳۴۲۴۲۲۰، ۳۴۲۴۲۲۱، ۳۴۲۴۲۲۲، ۳۴۲۴۲۲۳، ۳۴۲۴۲۲۴، ۳۴۲۴۲۲۵، ۳۴۲۴۲۲۶، ۳۴۲۴۲۲۷، ۳۴۲۴۲۲

میں بعنوان "اشتہار بغرض استعانت از انفار دین محمد مختار صلی اللہ علیہ و آله البار تھا" اس میں دیگر باقتوں کے علاوہ یہ بھی تحریر کیا تھا کہ "ایسی بڑی کتاب کا چکپ کر شائع ہونا بجز معاونت مسلمان بھائیوں کے برائمشکل امر ہے اور ایسے اہم کام میں اعانت کرنے میں جس قدر ثواب ہے وہ ادنیٰ اہل اسلام پر بھی منفی نہیں ہے زادا خواں مؤمنین سے درخواست ہے کہ اس کے مصارف طبع میں معاونت کریں۔ انہیار لوگ اگر اپنے مطبع کے ایک دن کا خرچ بھی عنایت فرمائیں گے۔ تو یہ کتاب بسہولت چھپ جائے گی۔ ورنہ یہ مہر در غشان چھپا رہے گا، یا یوں کریں کہ ہر ایک اہل و سمعت بنت خریداری کتاب پاپخ پاپخ روپے سچ اپنی درخواستوں کے راقم کے پاس بچھ دیں جیسی جیسی کتاب چھپتی جائے گی۔ ان کی خدمت میں ارسال ہوتی رہے اگر لئے کچھ دنوں کے بعد ایک اور اشتہار بعنوان "اشتہار کتاب" شائع کیا اسکا مضمون بھی پچھے اشتہار کے قریب قریب تھا ان اشتہارات کے ملک میں پھیلتے ہی حسب موقع رد پیوں کی بارش شروع ہوئی تھی ملک اس بارش زرنے استسقی کے مریض کی طرح ان کی طلب مال کی تشنجی کو مزید بڑھایا اس لئے مرا جی نے ۳ روپیہ ۷۵ سنت کو... اس کی قیمت میں پاپخ روپے کا اداضا فر کر کے رسٹ روپے کر دی اور اسی کے ساتھ اس وعدہ کا بھی اعلان کیا کہ جزوی ۱۸۸۶ء میں کتاب طبع ہو کر شائع ہو جائے گی لہ۔ چونکہ مرا جی کے بے پناہ پروپیگنڈا نے لوگوں کو کتاب پھوکر کا مشتاق بنادیا تھا۔ اس لئے بڑی کثیر تعداد میں کتاب کے آرڈر آئے اس مقبولیت کو دیکھ کر دو حصوں کے طبع ہو جانے کے بعد اس کی قیمت میں مزید اضافہ کر دیا اور فارغ المآل لوگوں سے دس روپے کے بجائے پیسیس رنگ کے یکسر روپے تک وصول کرنے لگے۔ لہ

**بِدْمَعَا مَلْكِي اُسْخَنْ تِرْاثِي** آنجہانی نے ابتداء میں پانچ حصوں پر مشتمل کتاب شائع کرنے کا اعلان کیا تھا اور پانچوں حصوں کی پیشگی قیمت لوگوں سے دھوول کری تھی لیکن چار حصے شائع کرنے کے بعد اس سلسلہ کو بند کر دیا جس کی بناء پر خریداروں کو شکایت ہوتی۔ اب اس بدمعلمکی پر پردہ ڈالنے کی غرض سے سخن تراشی اور الہام بازی شروع کر دی چنانچہ برائین احمدیہ جلد چہارم کے آخری صفحہ پر "ہم اور ہماری کتاب" کے عنوان سے لکھتے ہیں "ابتداء میں جب یہ کتاب تاویف کی گئی تھی اس وقت اس کی کوئی اور صورت تھی۔ اب اس کتاب کا متولی اور مترجم ظاہر اور یاطلب اُنحضرت رب العالمین ہے اور کچھ معلوم نہیں کہ کس اندازہ اور مقدار تک اس کو سنبھالنے کا رادہ ہے اور پچ تو یہ ہے کہ جس قدر جلد چہارم تک انوار حقیقتِ اسلام کے ظاہر کئے ہیں یہ بھی ا تمام محبت کے لئے کافی نہیں اُنہوں نے

اس تولیت و اتهام خداوندی کے ڈھونگ کا واحد مطلب یہ تھا کہ اب میں باقی ماندہ کتاب کی طبیعہ و اشتاعت کا ذرہ نہیں لے سکتا اب یہ کام خدا ہی کے پر دھے دھ جائے تو طبع کرانے یا ز طبع کرانے میری کوئی ذمہ داری نہیں۔

**الظاہر کو توالی کو ڈالنے** مرزا صاحب لوگوں کی پیشگی قریں شیر ما در کی طرح ہضم کر گئے تو اس کا لازمی نتیجہ یہ نکلا کہ لوگوں کو شکایتیں ہوتیں اور مرزا جی کی بدمعلمکی کا چرچا بر سر عام ہونے لگا تو انھیں فکر لاحق ہوئی کہ شکوہ دشکایتوں کا یہ سلسلہ یونہی جاری رہا تو ایک عرصہ کے جتنے کے بعد تقدیر کا جو سکے جایا گیا تھا کہیں عقیدت مندوں کے دلوں سے زائل نہ ہو جائے۔ اس لئے یکم نومبر ۱۸۹۳ء کو آٹھ صفات کا ایک اشتہار شائع کیا جس میں لکھا کر مجھے ان بسلمانوں پر نہایت افسوس ہے کہ جو اپنے پانچ یا دشائی روپے کے مقابل پر ۲۶ جزو (۵۴ صفات) کی ایسی کتاب پا کر جو معارفِ اسلام سے بھری ہوئی ہے ایسے شرمناک طور پر بگوئی

اور بذریعی پر مستعد ہو گئے کہ گویا ان کا رد پیکری نے چین لیا یا ان پر کوئی قرائی اپڑا اور گویا دہ ایسی بے رحمی سے بوئے گئے کہ اس کے عوف میں ان کو کچھ نہیں دیا گیا اور ان لوگوں نے زبان درازی اور بذلی سے اپنے نامہ اعمال کو سیاہ کیا کہ کوئی حقیقت سخت گوئی کا باقی نہ رکھا اس عاجز کو چور قرار دیا گیا، مکار تھہرا یا، مال مردم خور کر کے بذام کیا حرام خور کہہ کر نام لیا، وغایبا نام رکھا۔ اور اپنے پانچ دشائی روپیے کے غم میں وہ سیاپا کیا کہ گویا تمام گھران کا بٹا گیا انہیں لے

وعده خلافی مزراجی نے براہین احمدی کی پیشگی قیمت وصول کرتے وقت یہ بھی وعدہ کیا تھا کہ اس کتاب میں حقانیتِ اسلام کے تین سو دلائل درج کئے جائیں گے لیکن وعدہ کے مطابق ایک دلیل بھی پوری نہیں کی، چنانچہ مرزازادے میا بشیر احمد لکھتے ہیں: "تین سو دلائل جو آپ (مرزا غلام احمد) نے لکھے تھے ان میں سے صرف ایک ہی دلیل بیان ہوئی اور وہ بھی نامکمل طور پر۔ گے"

یہ ہے آنہدی مرزاغلام احمد قادریانی بنی افرنگ کی ترین سال داستان حیات کا مختصر بیان جوان کی تصنیفات یا ان کے بیٹے مرزابشیر احمد ایم، اے اور دیگر مرزائی مأخذوں کو سامنے رکھ کر پیش کی گئی ہے۔ قارئین اُسے پڑھ کر خود فیصلہ کر سکتے ہیں کہ آنہدی جیسے کردار و اخلاق کا شخص شریف انسان کے جانے کے بھی قابل نہیں ہے۔ چہ جائیکہ وہ ملہم، محدث، مہدی موعود، سیع زماں یا بنی ہو۔

سَبْحَانَكَ هَذَا بُهْتَانٌ عَظِيمٌ



بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

## خطبہ استقبالیہ

از حضرت مولانا مامن غوب الرحمن ممتاز محقق دارالعلوم دیوبند

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله سيدنا ومولانا محمد  
خاتما النبيين وعلى آله وصحبه اجمعين - اما بعد !

اللہ تعالیٰ جل شانہ کے انعامات کا شکر کس زبان سے ادا کیا جائے کہ جن خدا  
دارالعلوم کی حقیر دعوت پر لبیک کہنے والا ایک منتخب اجتماع سرزیں دیوبند کی رونق  
میں اضافہ کر رہا ہے جس میں ہر طبقہ اور ہر سمت کے گرامی تدری علماء تشریف فراہیں -  
خداوندوں کو احسان عظیم ہے کہ اس دعوت کو شرف قبولیت سے نوازئے داۓ  
صرف ہندوستان کے علماء ہیں بلکہ بیرون مہند کے ارباب علم دین بھی ہیں جن کو دیکھ  
کر حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشاد بعثت الی الاسود والاحمر کی عملی تفسیر  
نگاہوں میں گھوم جاتی ہے -

اس ایمان پرور اور روح افراد موقع پر ہم خدام دارالعلوم ضروری سمجھتے ہیں کہ  
اپنے تمام مہماں کا حرف رکی نہیں بلکہ بصیرت قلب شکر یہ ادا کریں کہ انہوں نے خالص  
وجہ اللہ در دربار کے سفر کی صوبت برداشت فواکر تشریف آوری کی زحمت گوارا  
فرماگی اور خدام دارالعلوم کو یہ موقع ہم پہنچایا کہ مائن تیاول خیال کر کے مت  
اسلامیہ کے سفینہ کو عمر حاضر کے طو خافوں میں ساحل مقصود تک پہنچانے کی

جدوجہد کو تیز کر سکیں۔

مھاں محترم! دارالعلوم کی دعوت پر اس قابلِ رشک پذیرائی کا یہ منتظر سرز میں دریوبند نے بار بار دیکھا ہے۔ اور اس طرح کی بہاریں اپنی جلوہ سامانیوں کے ساتھ بار بار جلوہ ریز رہ چکی ہیں۔ اور آج پھر الحمد للہ بہار پورے آب و تاب کے ساتھ رذق افراد ز ہے اور ہم اس قابلہ بہار کے جلوہ میں برگزیدہ علماء، فرمذان قسمیں اور اپنے محسینین و معاذین کا استقبال کر رہے ہیں فائدہ مثُر علیٰ ذا لک

گرامی مرتبت حاضرینِ کرام! اس مبارک اور مسعود موقع پر دارالعلوم اور اس کے سلک سے متعلق یہ عرض کر دینا مناسب معلوم ہوتا ہے کہ دارالعلوم بوزاروں سے الحمد للہ اسی ہندیبی، علی، اور علی و راشت کا ایں ہے جو اُسے عہد خیر القرون سے قرنِ بعد قرن پہنچی ہے، امت سلسلہ پر چودہ صدیاں بیت جانے کے باوجود بھی دارالعلوم علم و عمل کے لحاظ سے اسی عہد خیر القرون کا نمونہ ہے، ہمارے یہاں سب سے باکمال وہ ہے جو زمانہ کی دور و راز مسافتوں اور زمان و مکان کے فاصلوں کو طے کر کے اسی مجلسِ نبوت میں حاضر ہو جاتے۔ جس سے حضرات صحابہ کرام رضی اللہ عنہم مستفید ہوئے تھے، غیر متزلزل یقین کے ساتھ کہا جا سکتا ہے کہ حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم نے امت کے فرقہ "ناجیبیک جو علامت" مَا أَنَا عَلَيْهِ وَأَصْحَابِي" بیان فرمائی تھی وہ الحمد للہ پوری طرح دارالعلوم اور اس کے سلک پر منطبق ہے۔ یہی وجہ ہے کہ دارالعلوم کی آنحضرت میں جن مائیں ناز عناصر نے پروردش پائی ہے۔ وہ نہ صرف بصیرت ہندوپاک بلکہ پوری ملتِ اسلامیہ کے صالح ترین عناصر کو ہلانے کے مستحق ہیں، نیز یہ کہ ان مانع عناء کے ذریعہ دین و ملت کی جو گران قدر خدمات انجام پائیں ان کی وجہ سے یہ کہنا قطع مبالغہ نہیں ہے کہ دارالعلوم علم و عمل کا صرف محترمین بلکہ منبع اور سُرچشمہ ہے اور

گذشتہ صدی کا تجدیدی کارنامہ اشہر بہ العزت نے محض اپنے فضل و کرم سے دارالعلوم اور اسکے فرزندوں کے ذریعہ انجام دلایا ہے۔

دارالعلوم دیوبند کے ذریعہ اس تجدیدی کارنامہ کی اخبار پڑیری کی وجہ یہ ہے کہ علی ڈسکلی طور پر دارالعلوم دیوبند کی بنیاد قرآن مجید اور سنت پاک پر استوار ہوتی ہے، پھر جو روشنی قرآن کریم اور حدیث پاک کے ذریعہ دل ددماغ پرستوں رہی اس نے احسان و سلوک اور فقہ و فتنہ وہی کی شکل میں پوری ملتِ اسلامیہ کیلئے رہبری اور رہنمائی کی خدمت انجام دی، چنانچہ رجال دارالعلوم کے ذریعہ پیش آمدہ مسائل میں جو رہنمائی قرآن و سنت اور جماعت و مقیاس کی روشنی میں کی گئی وہ الحمد للہ انی جامع اور مکمل ہے کہ اگرچہ گذشتہ صدی اپنی ماڈی اور صفتی ترقی کے لحاظ سے بہت اہم اور تاریخ انسانیت میں سب سے زیادہ انقلاب انگیز ہے۔ لیکن انسانیت اور مسلمانوں کا ایک مسئلہ بھی ایسا نہیں بتلا یا جا سکتا ہے جس کا حل قرآن و سنت کی روشنی میں پیش نہ کرو یا گیا ہو۔

اس باب میں بلا مبالغہ ہدایت کا کوئی رُخ ایں نہیں ہے جہاں باری تعالیٰ نے دارالعلوم کے ہاتھوں شعلیں اور منارے قائم نہ فرمادتے ہوں اور اسی طرح ضلالت و گمراہی کا کوئی پیغ و خم ایسا نہیں ہے جہاں دارالعلوم کے ذریعہ صراطِ مستقیم کی تعین نہ کرادی جو۔

سامعین عالی مقام دارالعلوم نے اپنے قیام کے روزاول سے صراطِ مستقیم کی تعین اور غلط راستوں کی تغییب کو اپنا نصب العین بنایا ہے، دارالعلوم کا قیام جن حالات میں عمل میں آیا تھا اس وقت عیسیٰ ایت کے فروع کا ایک ایسا فتنہ اٹھا ہوا تھا جس نے تقریباً پورے عالم اسلام کو اپنی لپیٹ میں لے لیا تھا، بعد اثر اس فتنہ کی سرکوبی کے لئے دارالعلوم

قدم آگے بڑھا اور مناظرہ و تقدیر اور قسم و تحریر کے ہر میدان میں عیسائیت کے مبلغین کو مشکلت ناٹھ نصیب ہوتی، اس مفوضا پر ہزاروں صفات فرزناں (العلم) کے قلم سے نکلے اور اس کے باوجود کہ حکومت و اقتدار کی تمام طاقتیں اس فتنہ کی پشت پناہی کر رہی تھیں مگر دارالعلوم کے اہل حق مجاهدین نے برق بے اہل بن کران کی تمام پناہ گاہوں کو خاکست کر دیا، اسی فتنہ کے پہلوہ پہلو تو حید کی تعلیم سے محروم کرنے کے لئے آریائی یا شدھی تحریک وجود میں آئی، یہ مسلمانوں کو صراط مستقیم سے مخفف کرنے کی خطرناک اور زبردست سازش تھی لیکن اس میدان میں بھی فرزناں دارالعلوم نے اپنا فرض مخفی پوری طرح ادا کیا اور اس فتنہ کو ہمیشہ کے لئے تاریخ کے گورستان میں دفن کرنے کی سعادت حاصل کی۔ اس سلسلے میں فضلار دارالعلوم کی سینکڑوں تصاویر اور کتب خانہ اسلام کی زینت ہیں۔

ان زبردست فتنوں کے علاوہ انگریز کی جانب سے مسلمانوں کے اندر ون میں متعدد فتنے برپا کرتے گئے جن میں سب سے اہم فتنہ قادیانیت کا تھا۔ اس فتنے سیاسی، علمی اور اتفاقداری طور پر خلفشار پیدا کیا، اس فتنہ کی طرح تو تیرپولی صدی پہلی کے اوآخر میں پوری تھی۔ لیکن مرزا نے سال ۱۸۷۰ء میں بلاہین احمدیہ کے ہم جیچے شائع کر کے اپنے زینع و فضلال کو طشت از بام کر دیا۔ تو علماء نے اس کا تعاقب شروع کر دیا۔ اس سلسلہ میں ابتداً اگرچہ علمائے لدھیانہ وامر تر مولانا غلام علی امترسی، مولانا احمد امدادی، حافظ عبد العمان ذری آبادی، مولانا عبدالعزیز لدھیانوی، مولانا محمد لدھیانوی، مولانا عبد اللہ لدھیانوی، مولانا محمد اسماعیل لدھیانوی اور مولانا غلام دستگیر قصوری تھے کی، مگر اکابر دارالعلوم کا کارنامہ اس سلسلے میں محیر العقول ہے کہ وہ محسن الہمی خور بر فتنہ کے وجود سے پہلے ہمی پیش بندی فرمائے ہیں۔

جماعتِ دیوبند کے سید الطالقہ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر مکنی قدس سریٰ تہ کے بارے میں یہ معلوم کر کے جیرت ہوتی ہے کہ انھوں نے حضرت پیر مہر علی شاہ صاحب گولڑو ہوئی کو حجاز مقدس میں قیام نہ فرنے دیا۔ اور ایک بڑے فتنہ کی پیشین گوئی فرماتے ہوئے انھیں ہندوستان آئے پر محجور فرمایا۔ مولانا پیر مہر علی شاہ صاحب قدس سریٰ تہ کے علاوہ حضرت حاجی امداد اللہ صاحب مہاجر مکنی کے دوسرے خلفاء حضرت مولانا احمد حسن صاحب امرد ہوئی، حضرت مولانا انوار اللہ صاحب حیدر آبادی، حضرت مولانا محمد علی مونگیری قدس اسلام وغیرہ بھی اس فتنہ کی سر کوبی میں پوری طرح سرگرم ہیں۔ ان خلفاء گرامی قدموں میں اگرچہ بعض حضرات کا کارنامہ تاریخی اعتبار سے کچھ بعد ہی میں سامنے آیا۔

لیکن اس کو حضرت حاجی صاحب کی نسبت سے الگ نہیں کیا جاسکتا، پیر مہر علی صاحب گولڑو ہوئی کو تو حضرت حاجی صاحب نے بطور خاص اس فتنہ کی تردید کی طرف متوجہ فرمائی ہندوستان بھیجا تھا۔ اس لئے ان کی کتاب "شمس الہدایت غائبہ" رد قادریانیت پر سب سے پہلی کتاب ہے۔

حضرت مولانا احمد حسن صاحب امرد ہوئی اور حضرت مولانا انوار اللہ صاحب حیدر آبادی قدس سرہما بھی ابتدائی میں سامنے آگئے ہیں۔ حضرت محدث امرد ہوئی نے تو مرزا کو مناظرہ دیا بلکہ کاچیلخ بھی دیا تھا۔

اور حضرت مولانا محمد علی مونگیری کا کام زمانہ کے اعتبار سے موخر ہی لیکن وہ ایک طاقت و رتھریک کی صورت میں سامنے آیا۔ اور اس نے باطل کے اس سیلاب پر بند باندھنے کا کام انجام دیا۔

قبل از وقت تنبیہ میں اکابر دارالعلوم میں حضرت حاجی صاحب قدس تھر تہا نہیں ہیں بلکہ اس سلسلہ میں دوسرانام مجۃ الاسلام حضرت اقدس مولانا

محدث ایم صاحب نانو توی قدس سرہ کا ہے کہ انہوں نے فتنہ کی نقاب کشائی سے پہلے اس موضوع پر تکذیر الناس، جیسی ایہم مدلل اور تینی کتاب تصنیف فرمائی جو رت قادیانیت کے موضوع پر رائماً اور رایہ بہر کا کام انجام دے رہا ہے۔ پھر مناظرہ عجیب میں ان کا یہ فیصلہ بالکل الہامی زبان میں نقل ہوا ہے۔ اپنا دین داییاں ہے بعد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کسی اور بڑی صورت کے ہونے کا احتمال نہیں جو اس میں شامل کرے اس کو کافر سمجھتا ہوں۔<sup>۱۳</sup> مناظرہ عجیب میں جب مرحوم راغلام احمد قادریانی کے باطل ادعاء کے پہلے ہی سال ۱۴۳۲ھ میں جب مرتضی اپنے الہامات کو وحی الہی کی حیثیت سے برآئیں احمدیہ میں شائع کیا تو علماء لدھیانہ نے اس کی تکفیر کی۔

اس وقت تک حضرت مولانا شیخ احمد گنگوہی قدس سرہ کو اس دجلہ فربتے ہے پوری واقعیت نہ تھی۔ اس لئے کچھ لوگوں نے جو مرتضی اپنے حسن ظن رکھتے تھے علماء لدھیانہ کی مخالفت میں حضرت گنگوہی سے فتویٰ منگالیاں لیں گے میکن علماء لدھیانہ اسی سال جمادی الاول ۱۴۳۲ھ میں جلسہ دستار بندی کے موقع پر دیوبند تشریف لائے اور قادریانی کے مستند میں حضرت گنگوہی اور دوسرے علماء دیوبند سے بالشانہ گفتگو فرمائی۔ گفتگو کے بعد دارالعلوم کے سب سے پہلے صدر مدرس حضرت مولانا محمد یعقوب صاحب نانو توی قدس سرہ نے جو تحریر مرتب فرمائی وہ یہ ہے ”یہ شخص رمرزا غلام احمد قادریانی) میری دانست میں لامذہ بہب معلوم ہوتا ہے اس شخص نے اہل اللہ کی صحبت میں رہ کر نیص باطنی حاصل نہیں کیا۔ معلوم نہیں اس کو کسی روح سے اُوسیست ہے مگر اس کے الہامات اولیاء اللہ کے الہامات سے کچھ مناسبت اور علاقہ نہیں رکھتے،“ (منڈر تسبیں قادریان جلد ۳) اس کے بعد حضرت گنگوہی رحمہ اللہ نے بھی مرحوم راغلام احمدیان جلد ۳)

فرمایا جو اس کے باطل عقائد کی رو سے ضروری تھا۔ کسی نے سوال بھی کر مرز اعلام احمد قادریانی کے خیالات متعلق ہے وفات علیٰ علیٰ اسلام جو کچھ ہیں ظاہر ہے۔ پس اس مرزائی جماعت کا اپنی مساجد میں نہ آنے دینا اور ان کے ساتھ نماز میں شرک ہونے سے تنفس رکھنا کیسی ہے؟ تو جواب میں ارشاد فرمایا۔

”مرزا قادریانی مگر اس ہے، اس کے مرید بھی مگر اس ہے۔ اگر جماعت سے الگ ہیں اچھا ہے جیسا راضی، خارجی کا الگ رہنا اچھا ہے۔ ان کی وابیات مت سنو، اگر ہو سکے اپنی جماعت سے خارج کر دو، بحث کر کے ساکت کرنا اگر ہو سکے ضرور ہے درست یا تھے ان کو جواب دو، اور ہرگز فوت ہونا علیٰ علیٰ اسلام کا آیات سے ثابت ہیں وہ بتائیں اس کا جواب علام نے دیدیا ہے مگر مگر اس ہے۔ اپنے انوار اور افلاں سے باز نہیں آتا، حیا اس کو نہیں کر ستر ماوے“

اس کے بعد حضرت گنگوہی قدس سرہ نے مرز اک مرتد، زندیق اور خارج اسلام قرار دیا۔ اور چونکہ حضرت اقدس ہی جماعت دیوبند کے سید الطائف تھے۔ اور ان کا فتویٰ کویا پوری جماعت کا اجماعی فیصلہ تھا۔ اس لئے مرز احضرت اقدس کے فتویٰ کی حرب کاری کو زندگی کے آخری سانس تک نہ بھلا سکا۔ اور حضرت اقدس کے بارے میں حسب عادت فنا شی پر اُڑ آیا۔

اس زمانہ میں حضرت مولانا احمد حسن صاحب امردہویؒ اور حضرت مولانا حسین شد کیرانویؒ کی خدمات بھی ناقابل فراموش ہیں کہ حضرت مولانا احمد حسن صاحب امردہویؒ نے زبان و قلم کی یوری طاقت اس کے لئے وقف کر دی۔ اور مولانا حسین شد صاحب کیرانویؒ نے مولانا غلام دستگیر قصوری کے استقرار پر ٹالہ عیں مرز اک مرتد اور دارہ اسلام سے خارج قرار دے کر علیتے حریمیں سے اس کی تصدیق کرائی اور یہ فتویٰ مرز اک برصغیر ہوئی آندھی کی موثر کاٹ ثابت ہوا۔

اس کے بعد ۱۳۲۷ھ میں مولانا محمد حسین بلوچیؒ کے استغفار کے جواب میں تمام علماء ہندوستان نے مرازا کی تکفیر کی جس میں اکابر دیوبند میں حضرت مولانا شیداحمد صاحب گنگوہیؒ نے رقم فرمایا:

”مرازا غلام احمد قادریانی اپنی تاویلاتِ فاسدہ اور سهوات باطلہ کی وجہ سے دجال، کذاب اور طریقہ اہل سنت والجماعت سے خارج ہے۔“

حضرت شیخ الہند قدس سرہ نے تحریر فرمایا:

”جالی یا گراہ کے سوا ایسے عقائد کا معتقد کوئی نہیں ہو سکتا،“

حضرت مولانا مفتی عزیز الرحمن صاحبؒ نے رقم فرمادیا۔

”قادیانی اور اس کے پیرو جو اعتقاد رکھتے ہیں وہ بلاشک الحاد اور شریعت کا بطال ہے۔“

حضرت مولانا خلیل احمد صاحب سہارپورؒ نے ارشاد فرمایا۔

”ان عقائد کا مخترع ضال مصل بلکہ دجالہ میں رأس رئیس ہے۔“

حضرت مولانا اشرف علی صاحب تھانویؒ نے تحریر فرمایا۔

”ایسے عقائد کا معتقد کتاب اللہ کی بنیاد دل کو منہدم کرنے والا ہے۔“

اس کے بعد ۱۳۲۸ھ میں جب مرازا کی کتابیں ”فتح اسلام“ تو ضیغ مرام، اور ”از الہ اوہام“ شائع ہوئیں جس میں وفات سیع کا دعویٰ کر کے اپنے سیع موعود ہونے کا اعلان کیا گیا تھا تو علماء ربانیں ختم ٹھوک کر میدان میں آگئے اور سارا ہندوستان مرازا کی تردید کے غلطیوں سے گوئختے رکتا۔ اسی زمانہ میں حضرت مولانا اسماعیل صاحب علی گڈھیؒ نے بھی کام شروع فرمایا۔ جگہ جگہ مناظر دل میں مرازیوں کو شکست فاش وی جانے لگی۔

شعبان ۱۳۲۹ھ میں حضرت مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب قدس سرہ نے

«البرہان» نامی رسالت انجہیان پورے سے جاری کیا جو قصرِ بیگار و سال تک تاریکیوں کی شب میں تنویرِ حسر کا کام انجام دیا تھا۔

۱۳۲۴ھ میں نواب خاں علی خاں والی ریاست رامپور کے زیر انتظام عظیم اشان تاریخی مناظرہ ہوا جس میں حضرت مولانا احمد حسن صاحب امر و ہوئی اور حضرت مولانا شاہ عبدالصمد امیر تسری کے باطل شکن دائم اور بیانات سے قادر یا نیت لرزہ برداز مام ہو گئی۔ اور ۱۳۲۹ھ میں حضرت مولانا محمد علی مونگیری قدس سرہ کی زیر سرکردگی وہ تاریخی مناظرہ ہوا جس میں چالیس علماء کرام نے شرکت فرمائی۔ جن میں حضرت مولانا سید انور شاہ شیری، حضرت مولانا سید تفہیم حسن صاحب چاند پوری، حضرت علامہ شیری احمد عثمانی رحمہم اللہ اور دوستکار امیر دیوبندی مشریک ہوئے اور اس مناظرہ میں مرازیوں کی شکست فاش نے ان کی گرفتوڑی۔

بھر اس کے بعد ۱۳۳۰ھ میں مولانا محمد ہوں صاحب ج مفتی دارالعلوم دیوبند کے قلم سے ایک مفصل فتویٰ کی ترتیب عمل میں آئی۔ اس مفصل فتویٰ میں پہلے مرزا عسلم اور قادریانی کے افکار و عقائد کو اسی کی کتابوں سے نقل کیا گیا تھا۔ پھر تکھا گیا تھا۔

«جس شخص کے ایسے عقائد و اقوال ہوں۔ اس کے خارج از اسلام ہونے میں کسی مسلم کو خواہ جاہل ہو یا عالم تزویہ نہیں ہو سکتا۔ لہذا مرزا غلام احمد اور اس کے جلد متبوعین بدرجہ مرتد زندیق، الحمد، کافروں، فرقہ ضالہ میں یقیناً داخل ہیں۔»

اس فتویٰ پر حضرت شیخ الہندؒ اور حضرت علامہ کشیریؒ اور دوسرے مشاہیر علماء کے دستخط میں حضرت شیخ الہند قدس سرہ نے اس فتویٰ پر دستخط کے ساتھ یہ الفاظ مزید قلب بند فرمائی ہیں مہر لگائی ہے۔

«مرزا یہ علیہما السلام، کے عقائد و اقوال کا کفر یہ ہونا اپسابھی مضمون ہے کہ جس کا اثمار کوئی منصف فہیم نہیں کر سکتا۔ جن کی نفعیل جوابیں موجود ہے۔

بَنْدَهُ مُحَمَّدُ عَفْيِيْعَنْهُ صَدَرُ الْكُرْسِينَ دَارُ الْعُلُومَ دَيْوَنَدَه

حضرت شیخ الہند رحمۃ اللہ علیہ اگرچہ انگریز کی ذریت (قادیانی ٹولہ) سے نہیں بلکہ یہ راست قادیانی بہوت کے خاتق (انگریز ہبادر) سے ٹکر لے رہے تھے لیکن ذریت برطانیہ کو بھی نظر انداز نہیں کیا اور اپنے نابغہ روزگار تلاذہ - (جن کی فہرست بڑی طویل ہے) کو اس جانب متوجہ فرمایا جنہوں نے اس موضوع کو اپنی خدمت کا جوانگاہ بنایا۔ محدث بکیر علامہ اور شاہ کشیری، حکیم الامت مولانا اشرف علی تھاونی، فقیہ الامت حضرت مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب، شیخ الاسلام حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی، حضرت علامہ شبیر احمد عثمانی، حضرت مولانا سید رضی احسن چاہد پوری، حضرت مولانا شناوار اللہ صاحب امیرسری، شیخ الادب حضرت مولانا اعزاز علی صاحب، حضرت مولانا عبد العزیز صاحب انصاری، حضرت مولانا احمد علی صاحب لاہوری کی۔ حضرت مولانا ابوالقاسم رفیق دلاوری اور حضرت مولانا محمد عالم آسی امیرسری قدس اللہ اسرار ہم نے تحریر و تقریر کے ذریعہ حسیریم ختم بہوت کی پاسبان کافر یہہ انعام دیا، لیکن ان اکابر کی خدمات کی فہرست میں مجتبی اللہ فی الارض حضرت علامہ اور شاہ کشیری اور فاتح قادیانی حضرت مولانا شناوار اللہ صاحب امیرسری قدس سرہمکا کا زیارت سبکے زیادہ نمایاں اور ممتاز ہے، حضرت مولانا شناوار اللہ صاحب امیرسری اگرچہ مسائل فقہیہ میں حضرت شیخ الہند کے سلک پرست تھے مگر ختم بہوت کے لئے آپ کے ارشاد بر جان چھڑ کتے تھے، حضرت شیخ الہند نے آپ کے ذریعہ پورے حلقة اہمیت میں مرتباً نیت کے خلاف بیداری پیدا کر دی اور مولانا امیرسری نے مولانا ابیل کیم سیاکلیوں اور مولانا داؤ دعزنیوی کو بھی اس پلیٹ فارم پر لاکھڑا کر دیا۔ ادھر حضرت علامہ کشیری نے اپنے علم و قلم اور تلاذہ کی پوری طاقت اس فتنہ کی سرکوبی کیلئے وقف کر دی، اور رہ قادیانیت کی تقریب سے اصول دین اور اصول تکفیر کی دفعاتے پر

ایں تینی سویاہ تیار فرمایا کہ قیامت تک اس طرح کے نتوں کی سرکوبی کیلئے اقت  
اس سے روشنی حاصل کرتی رہے گی۔ حضرت علامہ کشیری رحمۃ اللہ کے تلامذہ میں  
حکیم الاسلام حضرت مولانا فاری محدث طبیب صاحب، حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب  
حضرت مولانا محمد یوسف صاحب بخاری، حضرت مولانا ادریس صاحب کاندھلوی، حضرت  
مولانا بدر عالم صاحب میرٹی، حضرت مولانا حفظ الرحمن صاحب سیوہاروی، حضرت مولانا  
جیب الرحمن صاحب لدھیانوی، حضرت مولانا عبدالقدار صاحب رائپوری، حضرت مولانا  
سید عطاء اللہ شاہ بخاری، حضرت مولانا چسٹر احمد صاحب گوجرانوالہ، حضرت  
مولانا مفتی محمد نعیم صاحب لدھیانوی، حضرت مولانا ابوالوفا ر صاحب شاہ بھان پوری،  
حضرت مولانا علام غوث صاحب ہزاروی، حضرت مولانا محمد منظور نعمانی، حضرت مولانا  
جیب الرحمن صاحب عظیٰ اور دوسرے جلیل القدر علماء نے اس فتنہ کا بھرپور  
تعاقب کیا۔ سندھستان کے طول و عرض میں قریب تریچہ گھوم کر خیکی و مذاہث کی  
اور اس موضوع کے ہر پہلو پر اتنا لٹری پڑھتا کہ اس کا کوئی گوشہ نہ شر  
..... نہیں ہے۔ فجر اہم اللہ عنہ اور عن سائر السالیمان ۱۰

تقویم سندھ کے بعد اس فتنہ نے سر زمین پاکستان کو اپنی سرگرمیوں کا مرکز بنایا تو  
وہاں بھی علماء دیوبند اور منتبہین دیوبند نے تمام طاقتیں اس حسیریم مقدس کی حفاظت  
کے لئے وقف فرمادیں۔ تا انہیکہ قادیانیت تاریخ انسانیت میں ایک بہتان اور افرار  
بن کر رہ گئی اور یہ کام خدا کے فضل و کرم سے تکمیل تک پہنچ گیا۔

**مجاہدینِ قوم** علامہ کرام کی جدوجہد سے قادیانیوں کو مرتد اور غیر مسلم اقلیت  
قرار دیتے جانے کے بعد اب قادیانیوں نے ایسے مقامات کو منتخب کیا ہے۔ جہاں  
انھیں اس سلسلہ میں سیاسی طور پر فرصت ملتی ہو سکتی ہے۔ چنانچہ اب ہندوستان

میں بھی ان کی سرگرمیوں میں تیزی آگئی ہے۔ جگہ جگہ مرکز قائم ہو رہے ہیں۔ کانفرنس متفقہ کی جاری ہیں، اور اس نتے از سرزو مختلف انداز پر کام شروع کر دیا ہے۔ تغلق آباد دہلی میں مراٹیوں نے ایک وسیع و عریض جگہ خرید کر دیا، آپا مرکز قائم کر لیا ہے۔ خرید کروہ زمین کا احاطہ بنایا گیا ہے اور عارضی طور پر ایک سبی ضراریت الشیاطین، کی بنیاد ڈال کر "اسلامی احمدی تبلیغی شن" کا بورو ٹکڑا دیا گیا ہے۔ بھی و کلکتہ میں ان کے مرکز پہلے سے قائم ہیں جن کی تجدید کر کے طاقتوں بنایا جا رہا ہے۔ میرٹھ میں بھی ایک دفتر قائم کر لیا ہے اور دہلی مراٹیوں کی ایک کانفرنس بھی متفقہ ہو چکی ہے۔ اسی طرح چند ماہ قبل لکھتو میں بھی کانفرنس کر چکے ہیں، ہاتھر ضلع علیگढہ میں بھی شن قائم کر لیا گیا ہے جس سے غرباً میں مفت دوائیں بھی تقسیم ہو رہی ہیں اور طلبہ کو تعلیمی وظائف بھی دتے جا رہے ہیں اور دہلی العیاذ باللہ مسجد خاندان قادریانیت کو قبول بھی کر چکے ہیں۔ اسی طرح فتحور کا پیور میں بھی مراٹیوں کی جدوجہد تیز ہوتی ہے اور کئی گھرانے قادریانیت کے پیٹ میں آگئے ہیں۔ حیدر آباد دہلی باریں بھی مراٹیوں کی تنظیم جدید ہو رہی ہے۔ مراٹیوں کا شعبہ نشر اشاعت بھی زندہ کیا گیا ہے اور ۳۵۰ سے اب تک ان کی کئی نئی اور پرانی کتابیں طبع ہو گرے ہیں اور بہت سارے لڑکے تیار کئے گئے ہیں۔ اخبار بدر قادریان میں از سرور دوح ڈالی جا رہی ہے مراٹیوں نے اپنے کفر کی اشاعت کرنے کیلئے مبلغین کی تربیت کا کام بھی شروع کر دیا ہے۔ اور اس کے لئے آگرہ میں "сад مدن" کے نام سے سینٹر کا قیام عمل میں آگیا ہے۔ اس لئے ضروری تھا کہ دارالعلوم کے فرزندوں اور مہندوستان کے علماء کو اس مخصوص پر غور و فنکر کرنے کی دعوت دی جائے۔

اجلاس متفقہ کرنا اگرچہ دارالعلوم کے بنیادی مقاصد میں نہیں ہے۔ لیکن جب ضرورت سامنے آئے اور حالات کا تھا ہو تو پھر اجلاس بُلانا، اہل مشورہ اور ارباب

تعلق کو زحمت اجتماع دینا ضروری ہو جاتا ہے۔ چنانچہ مجلس شوریٰ امتحنہ ۱۹ از ۲۳ ربیعہ  
نے فیصلہ کیا ہے کہ اس وقت سرز میں ہند پر قادیانیت کا عفریت بھرپخہ گاڑنے  
کی تدبیریں کر رہا ہے۔ تو فوراً اس کا محاسبہ کیا جانا چاہئے اور اہل علم کو جمع کر کے  
اس کے تازہ پیرہن کوتارتار کرنے کی جدوجہد کو تیزتر کر دینا چاہئے۔

**علماء والامقام!** اس میں کوئی شک نہیں کہ ہمارے اسلام ابجاد نے اس  
 موضوع کو پوری طرح مکمل فرمادیا ہے۔ لیکن عزائم دراز سے ہندوستان میں  
چونکہ قادیانیت کی آداز متد ہم پڑھتی تھی اس کی تردید کی جانب بھی کوئی توجہ نہیں  
تھی اور اکابر مرحومین کی تمام ہی کتابیں نایاب ہو گئی تھیں اس موقع پر دارالعلوم  
کی جانب سے چند کتابیں بھی شائع کی جا رہی ہیں اور ارادہ ہے کہ تازہ دم فضلام کو  
اس فتنہ کی اہمیت سے آگاہ کر کے انھیں اس کی تردید کرنے میلان میں  
اتار دیا جائے۔

اور اس کے ساتھ ہی صیغہ انکار و عقائد کی نشر و اشاعت کے لئے بھی تابع مقدمہ  
ایم سائنسی کو تیزتر کر دیا جائے۔ چونکہ یہ حقیقت اپنی جگہ ثابت ہے کہ سرکار دو عالم  
صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت کے بعد انسانیت کی بخات کا صرف ایک ہی راستہ ہے  
کہ انسانیت کا قائلہ سرور عالم صلی اللہ علیہ وسلم کی بیان فرمودہ صراط مستقیم پر  
گامزن ہو جائے۔

**قابلِ صداحترام بھائیو!** اس موقع پر یکساں سوں کوڈ کے مسئلے کی  
طرف توجہ دلانا بھی ضروری معلوم ہوتا ہے۔ کیونکہ ابھی چند دن پہلے اس سلسلے  
میں بار کوں آف انڈیا کے زیر انتظام کنوشنس کی جو یا میں سُلمنے آئی ہیں ان کے  
سبب مسلمانوں کی پوری توجہ اس سلسلے کی طرف منعطف ہو گئی تھے  
اس کنوشنس میں جو بالیسی اختیار کی گئی اور جو طرزِ عمل سامنے آیا وہ مسلمانوں

کے لئے انتہائی دل آزار ہے۔ کیونکہ یہ سال سوں کوڈ کے بعد سلم پر سل لاء کی کوئی حیثیت باقی نہیں رہ جاتی۔ اور مسلمانوں بکھر لئے مذہبی اور شرعی ہدایات کے خلاف کسی بیزیر کا قبول کرنا ممکن نہیں ہے۔

اس لئے دارالعلوم دیوبند، اس کے فرزند اور منتبین فیروز بہم الفاظ میں اس سے بیزاری کا انہصار کرتے ہیں، اور اس کو مداخلت فی الدین قرار دیتے ہوئے اس کے ہر حال میں ناقابل قبول ہونے کو واضح کر دینا اپنا ملتی اور مذہبی فرضیت سمجھتے ہیں۔ الشرعاً مسلمانوں کو اس طرح کے تمام شروع و فتن سے محفوظ رکھے۔ اُنسین۔

آخر میں احقر خدام دارالعلوم دیوبند کی جانب سے مہماں گرامی قدر کا بصیریم قلب شکریہ ادا کرنا اپنا فرض سمجھتا ہے اور واجبات کی ادائیگی میں کوتاہی کے لئے معذرت خواہ ہے اور اسید کرتا ہے کہ حضرات محترمین نے جس طرح زمین سفر برداشت کر کے کرم لے پایاں کا ثبوت دیا ہے اسی طرح تقصیرات سے محروم نظر فرمائیں گے۔

والسلام

د حضرت مولانا مرغوب التجیل صاحب مہتمم دارالعلوم دیوبند

# ختم نبوت کی حقیقت

## خواہ دین کے سلسلہ میں ہمارے بزرگوں کا موقف

ازحضرت مولانا محمد منظور صاحب نعائی

حضرات کرام! آپ میرا حال دیکھ رہے ہیں، بیماری اور ضعف پیری سے نیم جان جسم آپ کے سامنے ہے۔ اس حال میں اپنی حاضری اور آپ حضرات کے درمیان موجودگی کو انتہ تعالیٰ کی توفیق خاص کا گرشنہ اور اپنے لئے باعثِ سعادت سمجھتا ہوں اور اس اچلاس کے موضوع "ختم نبوت" کی نسبت کی قوت کشش کا ایک شرہ۔

زندگی بھر کتاب و علم سے واسطہ رہنے کے باوجود نہ علم آیا اور نہ قلم، اور اب تو آتے ہوئے علم کے جانے کا زمانہ ہے۔ رات ہی بجھے معلوم ہو اک اسی حال میں اتنے اہل علم حضرات کے سامنے اس اہم اچلاس کی پہلی نشست میں بجھے کچھ عرض کرنا ہے تو کوشش کی کہ چند مختصر اشارات قلبیند کراؤ۔

محترم حضورات! نبوت و ممالک، انسان کی سب سے اہم بنیادی اور فطری ضرورت اور راہِ سعادت کی طرف اس کی رہنمائی کی تکمیل کا خداوندی انتظام ہے جو ابتدائے آفرینش سے چھٹی صدی عیسوی تک تو اس طرح جاری رہا کہ قوموں، علاقوں اور مختلف بنیادوں پر قائم ہونے والے انسانی جمیع عوں معاشروں کے لئے الگ الگ انجیار و رسیں کی بعثت مختلف زمانوں میں ہوتی رہی۔ پھر چھٹی صدی عیسوی میں

جب کہ انسانیت بلوغ کو پہنچ گئی، اور حکمتِ الہی کے نظر آنے والے مسلسل عمل کے نتیجہ میں دُنیا کے جغرا فیضی، تمدن، مواصلاتی اور زندگی احوال اس طرح کے ہو گئے کہ پوری دُنیا کو ایک رہنمائی کا سماحتاب بنانا، اُسے ایک ہی مرکز ہدایت سے والبتہ کرنا ممکن ہو گیا اور قیامت تک کئے دین اور دین کے سرخیوں کتاب و سنت کی حفاظت کے اسباب پیدا ہو گئے۔ تب سیدنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کو اس مبارک سلسلہ کا خاتم اور عالمین کے لئے مبعث فرمادیا گیا۔ اور گویا یہ طے کردیا گیا کہ قیامت تک کے آنے والے زمانہ اور پورے کرہ ارض میں بنسنے والے انسانوں میں سے کسی ایک فرد پر اب ایک نوح بھی ایسا نہیں آئے گا جو بیوت اور اُس کے فیضان ہدایت سے خالی ہو۔ اس پہلو پر غور فرمایا جائے تو یہ بات سخت آتی ہے کہ ختم بیوت اس نعمتِ عظیمی کے انقطع اور اس کے فیض سے محروم نہیں بلکہ اس کے دام و تسلسل کا نام ہے۔

ختم بیوت کا ایک اور پہلو اس لائق ہے کہ اُسے اچھی طرح سمجھ کر عالم کیا جائے۔ وہ یہ ہے کہ گذشتہ امتوں کے لئے نئے بُنی کی آمد ایک شدید آزمائش ہوا کرتی تھی۔ آنے والے بُنی سے پہلے نبیوں کے ملنے والوں میں سے بہت کم لوگ اس کو قبول کرتے اور اس پر ایمان لاتے تھے۔ بڑی تعداد انکار و تکذیب اور کفر کا راستہ اختیار کر کے لعنتی اور ہمپی ہو جاتی تھی۔ سب سے آخری وعظیم الشان رسولوں ہی کی مثال ساختہ رکھ لیجئے۔ اسرائیلی سلسلہ کے آخری رسول معزت عیسیٰ علیہ السلام جب تشریف لائے اور احیاء موتی جیسے سجزے نے کرتے تھے لاسے تو یہودیوں میں سے کتنے ان پر ایمان لائے اور کتنوں نے ان کو تھوڑا مدعا بیوت قرار دے کر لعنتی اور واجب القتل قرار دیا اور ان کی شریعتی عدالت نہ ان کو سولی کے ذریعہ سزا نے موت دینے کا فیصلہ کیا۔ اور اسی طرح حضرت عیسیٰ علیہ السلام

نکی بنتوت کو زمان کر اس وقت کی قریب قریب پوری یہودی امت لعنتی اور جہنمی ہو گئی۔

اسی طرح جب ان کے بعد سیدنا حضرت محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم تشریف لائے تو اگرچہ آپ کے بارے میں واضح پیشین گوئیاں تورات و انجیل وغیرہ انگلی آسمانی کتابوں میں موجود تھیں اس کے باوجود اگلے پیغمبر ول اور ان کی انگلی کتابوں کے مانند والے یہود و نصاری میں سے بس چند ہی نے آپ کو قبول کیا اور آپ پر ایمان لائے باقی سب افراد تکذیب اور کفر کا راستہ اختیا کر کے دنیا میں اللہ کی لعنت اور آخرت میں جہنم کے ابدی عذاب کے مستحق ہوئے پس اللہ تعالیٰ نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر بنتوت کا سلسہ ختم فرمाकر اس امت محدث یہ پر یہ عظیم رحمت فرمائی کہ اس کو اس سخت ترین امتحان اور آنکھ سے محفوظ فرمادیا۔ اگر بالفرض بنتوت کا سلسہ جاری رہتا تو یقیناً وہی صورت ہوتی جو پہلے ہمیشہ ہوتی رہی تھی۔ یعنی جنور ۴ کی امت کے بہت تھوڑے لوگ آنے والے بنی کو قبول کرتے اور زیادہ تر آپ کے امتی اس کا انکار کر کے امداد اللہ) کافر اور لعنتی ہو جاتے۔ پس اللہ تعالیٰ نے بنتوت کا سلسہ حضور پر ختم فرمائکر اس امت کو ہمیشہ کے لئے کفر اور لعنت کے اس خطرہ سے محفوظ فرمادیا۔ اس لئے یہ ختم بنتوت امت محدث یہ کے لئے اللہ تعالیٰ کی عظیم ترین رحمت ہے اس سلسہ میں ایک اہم بات یہ بھی ہے کہ سیدنا محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ذمہ پیغام الہی کی تبلیغ، اور اس کو قبول کرنے والوں کی تعلیم و تربیت کے کام کے ملاude ایک کام یہ بھی تھا کہ ایک ایسی امت تیار کر دیں۔ جو ان تینوں کاموں کو سنبھال لے۔

حضرت شاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ نے اس حقیقت کی تعبیر یہ کہہ کر فرمائی ہے

کہ بعثت بعثت مزدوجہ تھی یعنی آپ کی بعثت کے ساتھ آپ کی انت کی بھی بعثت ہوئی ہے۔

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ارشادات میں اس طرف اشارے بھی آئے ہیں کہ آپ کے بعد اشتری تعالیٰ آپ کی انت میں وقتِ فوت ایسے بندے پیدا فرماتا رہے گا جو آپ کے لائے ہوئے دین کی حفاظت و اشاعت اور اس کی صفائی و آبیاری کی خدمت انجام دیتے رہیں گے۔ آپ کے ایک ارشاد کے الفاظ ہیں۔

إِنَّ اللَّهَ يَبْعَثُ لِهَذَا الْأَمَةِ عَلَىٰ مَرْأَسِ كُلِّ مَا ظَهَرَ مِنْ يَجْدُدُ  
لَهَا دِينُهَا۔ ایک اور حدیث کے الفاظ ہیں۔

يَعْمَلُ هَذَا الْعَلَمُ عَنْ كُلِّ خَلْفَ عَدُولِهِ يَنْقُونُ عَنْهُ تَحْرِيفَ  
الْفَالِيْنَ وَ اِنْتَهَى الْمُبَطَّلِيْنَ وَ تَاوِيلِ الْجَاهِلِيْنَ؛

ایک اور ارشاد کے الفاظ ہیں۔ «کل قرن سابق»

ایک اور حدیث کے الفاظ ہیں۔

“بَدَا إِلَّا سِلَامٌ غَرِيبًا وَ سِيَعُودُ غَرِيبًا فَطُوبِي للغُرباء قَبْلِ مَنْ  
الغُرباء يَارَسُولَ اللَّهِ (صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ)؟ قَالَ الَّذِينَ يَصْلُحُونَ  
مَا أَفْسَدَ النَّاسُ مِنْ أَقْتَى»

رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے ان سب ارشادات کا حاصل ہی ہے کہ  
اشتری تعالیٰ ہر دور میں آپ کی انت میں ایسے افراد پیدا فرماتا رہے گا جو آپ کے  
لائے ہوئے دین کی حفاظت و اشاعت اور تجدید و صفائی کا کام کرتے رہیں گے  
گذشتہ چودہ سو سال میں دین کی خدمات ہوئی ہیں وہ دراصل انہی ارشادات  
بنوی کی عملی تطبیق ہیں۔

محققین کا خیال ہے کہ ہزارہ دوم کے آغاز سے اس عظیم کام کا خصوصی مرکز  
حکیتِ الہی نے سر زمینِ ہند کو بنایا۔ حضرت امام ربانی مجدد الف ثانی سے  
یہاں اس زمینِ سلسلہ کا آغاز ہوا۔ ان سے ائمۃ تعالیٰ نے جو بڑے بڑے  
کام لئے ان میں اکبر کے دینِ الہی کا خاتمہ سرفہست ہے۔ جو ایسا فنا ہوا کہ اب  
تلائش کرنے سے اس کا ذکر صرف تاریخ کی کتابوں میں ملتا ہے۔ اس کے  
علاوہ توحید و سنت کی اشاعت، مشرکانہ رسوم و بد عادات کے خلاف جہاد تربیۃ  
داسان کے صاف سکھرے نظام کی ترویج۔ بگروئے ہوئے تصوف کی یعنی کنی  
اور شیعیت کے فتنے سے اس دور کے مسلمانوں کو بچانے کی جد جہدان کے چند  
اہم تجدیدی کارنامے ہیں۔

ان کے بعد یہ امامت بارہویں صدی میں حضرت شاہ ولی ائمۃ الشعلیہ  
کے سپرد ہوئی۔ ان کے زمانے میں ہندوستان میں اسلام اور مسلمانوں پر سخت  
حالات تھے۔ باہمی تفرقہ و انتشار بہت زیادہ بڑھا ہوا تھا۔ جھوٹی چھوٹی باتوں پر  
اصرار کی وجہ سے مسلمانوں کے مختلف علقوں اور مکاتب فکر کی صلاحیتیں یا ہم  
ایک دوسرے کی تردید و تفہیل یا پر صرف ہو رہی تھیں۔ حضرت شاہ ولی ائمۃ الشعلیہ  
علیہ نے وہ تسامم کام کئے جن سے ملتِ اسلامیہ ہندیہ کی تغیری فوہو سکے اور اس کی  
صفوں میں اٹھا دا اور قدموں میں ثبات پیدا ہو۔ اور ذوق و مزاج علی اور مشبت ہو  
لیکن اس کے ساتھ ساتھ انھوں نے وقت کے قسموں اور اسلام کو درپیش و داخل  
و خارجی خطروں پر کڑی نظر رکھی۔ یہاں خاص طور پر رد شیعیت کے سلسلہ میں  
ان کے کام کا حوالہ دیا جاسکتا ہے، انھوں نے مصرف یہ کہ خود دو کتابیں تصنیف  
کیں، ازانۃ الخوار عن خلافۃ الخلفاء، فرقۃ العینین فی تفہیل الشیعین، بلکہ حضرت  
مجدد الف ثانی کے اس رسالہ کا عربی ترجمہ بھی کیا جو انھوں نے شیعوں کی تکفیر کے سلسلہ

میں علام رخراسان کے نتوے کی تائید میں لکھا تھا۔

حضرت شاہ دلی اللہ رحمۃ اللہ علیہ کے متصل بعдан کے صاحبزادہ گرامی حضرت شاہ عبدالعزیز کا زمانہ آیا اس زمانہ کے حالات کا اندازہ آپ جیسے اپنے علم و نظر حضرت صرف اس سے لگا سکتے ہیں کہ حضرت شاہ عبدالعزیز صاحب نے اپنے زمانہ میں ہندوستان کو دارالحرب قرار دیا تھا۔ لیکن اپنے تمام درسرے کاموں کے ساتھ جن میں رجال کار کی تیاری کا کام سب سے زیادہ اہم تھا۔ انہوں نے بھی شیعیت کے فتنے سے اسلام اور مسلمانوں کی حفاظت کے لئے "تحفہ اثنا عشریہ" جیسی کتاب تصنیف فرمائی جو انشاء اللہ اس راہ میں قیامت تک مسلمانوں کی رہنمائی کرتی رہی۔ پھر حضرت سید احمد شہیدؒ اور حضرت شاہ اسماعیل شہیدؒ نے اپنے تام کاموں کے ساتھ جن میں اعلانِ کلت اشتر کے لئے میدانِ کارزار کا سچا ناسفرست ہے شرکِ بدعتات کی نیجے کنی کا کام پورے اہتمام کے ساتھ چاری رکھا۔

پھر وہ وقت آیا کہ منعیہ حکومت کا اگرچہ کچھ نام باقی تھا لیکن فی الحقیقت وہ قسم ہو چکی تھی۔ اس کی جگہ "سرکار ایسٹ انڈیا میپنی" کا قوتدار قائم برچکا تھا، اس وقت مسلمانوں کی سیاسی مغلوبیت اور کمزوری کے اس موقعہ کو غیریمت سمجھ کر عیسائی مبلغین کی ایک فوج میدان میں آگئی۔ انہوں نے سمجھا تھا کہ اس وقت مسلمانوں کو عیسائی بنالیما آسان ہو گا۔ انہوں نے تحریر و تقریر سے نبلیغی مہم و سیع پیما نے پر شروع کر دی تو ہمارے سلسلہ کے الابر میں سے حضرت مولانا رحمت اللہ کیرانوی حضرت مولانا محمد قاسم صاحبناوار توڑیؒ دیگر علاطے کرام نے ایسا مقابلہ کیا۔ جس نے عیسائی مبلغین کو ہمیشہ کیلئے پہا اور خاص کر مسلمانوں کی طرف سے مایوس کر دیا۔ اس کے کچھ ہی بعد سوامی دیانند کی آریہ سماجی تحریک وجود میں آئی انہوں نے بھی اسلام اور مسلمانوں کو اپنا نشانہ بنایا۔ حضرت ناؤ توڑیؒ نے تحریر و تقریر سے اس کا بھی مقابلہ کیا۔

اسی دور میں یورپ کے سیاسی غلبہ اور اقتدار کے نتیجہ میں عقلیت اور روشن خیال کے خوبصورت ناموں سے دہریت اور نیچریت کا فتنہ اٹھا۔ الفتنے والی کی خاص توفیق سے حضرت ناؤ تویؑ نے اس طرف بھی خاص توجہ فرمائی اور اپنی تصانیف اور تفہیمیوں سے ثابت کیا کہ اسلام کے تمام بنیادی عقائد و مسائل عقل و فطرت کے عین مطابق ہیں۔ اور جو اس کے خلاف ہے دبی خلافِ عقل فطرت ہے۔

پھر ان خارجی محملوں اور نئتوں کے رفیع اور مقابلہ کے ساتھ شیعیت کی فلکیت کے خلاف بھی آپ نے لسانی اور فلمی جہاؤ کیا۔ اس سلسلہ میں آپ کی مستقل تصنیف "ہدایۃ الشیعۃ" اور اس موضوع سے متعلق آپ کے مکتوبات حضرت اہل علم کے لئے قابل مطالعہ ہیں۔ اس کے علاوہ تعلیمات بُنویؑ اور دینؑ کی حفاظت و اشاعت کا سلسلہ جاری رہنے کیلئے دینی مدارس کے قیام کی طرف بھی خاص توجہ فرمائی۔ علی نڈا۔

آپؑ نے رفیق خاص حضرت گنگوہؑ نے بھی عمر بھر شیعیت اور دوسرے داخل نئتوں اور مگراہیوں مشرکانہ رسوم و بدعاوں سے اسلام اور مسلمانوں کی بحث کے لئے جلد جہد فرمائی۔ اور اس کو تقرب الی اللہ کا ذریعہ سمجھا۔ انہی کے زمانہ میں مرتضیٰ علام احمد قادریان کا نئنہ شروع ہوا۔ ابتداء میں جب تک حضرت کے علم میں اس کی وہ باتیں اور دعوے نہیں آئیں جن کی وجہ سے اس کو دائرۃ الدین اسلام سے خارج قرار دینا فرض واجب ہو گیا۔ آپؑ نے احتیاط فرمائی۔ لیکن جب اس کے ایسے دعوے سامنے آگئے۔ جن کے بعد کفتہ ربان کی بھی گنجائش نہ رہی تو حضرت نے اس کو دائرۃ الدین اسلام سے خارج قرار دیا۔

حضرت ناؤ تویؑ اور حضرت گنگوہؑ کے بعد ان کے تلامذہ و مدرسین،

حضرت شیخ الہند حضرت سہارنپوری، حکیم الافت حضرت تھاڑوی، پھر ان کے تلامذہ  
و مسٹر شدین، حضرت علامہ محمد انور شاہ کشمیری، حضرت مولانا سید محمد رفیعی عسن  
چاندپوری، حضرت مولانا سید حسین احمد مدینی، حضرت مولانا شبیر احمد عثمانی، حضرت مولانا  
محمد زکریا صاحب کاذب صلوی ررحمہم اللہ تعالیٰ) یہ سب حضرات بھی اپنے اکابر و اسلاف  
کے نقش قدم پر جلتے ہوتے، خارجی جملوں اور داخلی فتنوں سے دین کی خلافت  
علوم نبوی کی اشتاعت، امر بالمعروف و نہیں من المکر اور امت کی اصلاح و ارشاد  
کی خدمت انجام دیتے رہے۔ اس وقت بھی ہم میں بڑی تعداد ان لوگوں کی  
ہے جنہوں نے ان اکابر کی دینی غیرت و حبیت کو اپنی آنکھوں سے دیکھا ہے  
ہم شہادت دیتے ہیں کہ کوئی بڑی سے بڑی مصلحت ان حضرات کو کسی فتنے سے  
سمجوہ تو اور کسی زینے دفلال کو نظر انداز کرنے اور اس سے چشم پوشی پر آمادہ نہیں  
کر سکتی تھی۔ بارہا ہم نے دیکھا اور تجربہ کیا کہ ہمارے یہ اکابر کی سلسلہ کی طرف  
بڑی شدت سے متوجہ ہوتے جو ہم جیسے کو تاہ نظروں کی نگاہ میں اس شدت کا  
مستحق نہیں تھا۔ لیکن تھوڑے ہی دن بعد سامنے آگیا کہ ہم جس فتنے کو بہت  
سمموں سمجھ رہے تھے۔ یا اس کو دین میں رخنہ اور فتنہ ہی نہیں سمجھ رہے تھے دہ  
دین کے لئے ایسے زہریلے برگ دبار لاایا کہ الامان، الحفیظ!

یہ اجلاس تحفظ ختم نبوت کے عنوان سے بلاایا گیا ہے اور یہی اس کا اصل  
درستہ اور مقصد ہے۔ اس سلسلہ میں ہمارے استاذ امام العصر حضرت مولانا  
محمد انور شاہ قدس سرستہ سے (خاص طور سے اس دارالعلوم کی صدارت تدریس  
کے دور میں) اللہ تعالیٰ نے جو کام لیا اور اس کے بارے میں ان کا جو حال تھا (جس  
کی طرف کچھ اشارہ اجلاس کے دعوٹ نامہ میں بھی کیا گیا ہے) میں مناسب بلکہ  
مزدوری سمجھتا ہوں کہ اس موقع پر آپ حضرات کے سامنے اس کا پکھوڑ کر کروں،

میں اس کا عینی شاہر ہوں۔

اس وقت میں اس سلسلے کی حضرت کی تصانیف اور ان کی علمی غلطت و اہمیت کا ذکر نہیں کر دیا گا۔ اسی طرح حضرت کی توجہ اور نگراندی سے آپ کے تلامذہ کی جو ایک بڑی تعداد قادیانی فتنہ کے خلاف تحریر و تفتیر کے ذریعہ علمی جہاد کے لئے تیار ہو کر میدان میں آگئی تھی، اس کا بھی ذکر نہیں کر دیا گا۔ پس چند واقعات ذکر کر دیں گا۔ جن سے اس فتنہ کے بارے میں حضرت کی شدتِ احساس اور تلبی اضطراب کا کچھ اندازہ لگایا جا سکے گا۔

میں <sup>۱۴۵</sup> مسالہ میں یہاں دورہ حدیث کا طالب علم تھا، یہ دارالعلوم دیوبند میں حضرت <sup>ؓ</sup> کی صدارتِ تدریس اور درسِ حدیث کا آخری سال تھا جس دن دورہ حدیث کے طلبہ کا سالانہ امتحان ختم ہوا اس دن حضرت نے بعد نماز عصر مسجد میں دورہ سے فارغ ہونے والے ہم طلبہ کو خصوصی خطاب فرمایا، وہ گویا ہم لوگوں کو حضرت کی آخری وصیت تھی۔ اس میں دوسری اہم باتوں کے علاوہ یہ بھی فرمایا کہ ہم نے اپنی عمر کے پورے تیس سال اس میں صرف نکتے کہ یہ اطہیان ہو جائے کہ فقہ حنفی حدیث کے خلاف نہیں ہے۔ الحمد للہ فیما بینا و بین الشناس پر پورا اطہیان ہو گیا کہ فقہ حنفی حدیث کے خلاف نہیں ہے۔ اگر کسی مستد کے خلاف کوئی حدیث ہے تو کم از کم اسی درجہ کی حدیث اس کی تائید اور موافقت میں موجود ہے۔

لیکن اب ہمارا احسان ہے کہ ہم نے اپنا یہ وقت ایسے کام پر صرف کیا جو زیادہ ضروری نہیں تھا۔ جو کام زیادہ ضروری تھے تم ان کی طرف توجہ نہیں کر سکے اس وقت سب سے زیادہ ضروری کام دین کی اور امت کی فتنوں سے حفاظت ہے جو بلاشبہ فتنہ ارتدا ہے میں آپ لوگوں کو وصیت کرتا ہوں کہ ان فتنوں سے انتک

اور دین کی حفاظت کے لئے اپنے کو تیار کریں یہ اس وقت کا جہاد فی سعیل الشر ہے۔ آپ اس کے لئے اردو تحریر میں مہارت پیدا کریں، اور حن کیلئے انگریزی میں مہارت حاصل کرنے کا امکان ہو وہ انگریزی میں مہارت پیدا کریں۔ ملک کے اندر ان فتنوں کا مقابلہ اردو میں کیا جاسکتا ہے۔ اور ملک کے باہر انگریزی کے ذریعہ۔ حضرت الاستاذ قدس ستارہ سے یہ ارشاد ہے نئے سال سے زیادہ ہو چکے ہیں۔ الفاظ میں تو یقیناً فرق ہو گا۔ میکن اہلیناں ہے کہ حضرت کا پیغام اور ہم لوگوں کو وصیت یہی تھی۔

حضرت اپنے خطابات اور تقریروں میں قادریانی فتنہ پر گفتگو فرماتے ہوئے اکثر صدیق اکابر رضی اللہ عنہ کے اس غیر معمولی حال اور اضطراب کا ذکر فرماتے تھے جو رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی وفات کے بعد ارتکاد کے فتنوں خاص کر نوت کے متعدد منیلہ کذاب کے فتنہ کے سلسلے میں آپ پر طاری تھا۔ ہم لوگ محسوس کرتے تھے کہ اللہ تعالیٰ نے قادریانی فتنہ کے بارے میں کچھ اس طرح کا حال ہمارے حضرت الاستاذ پر طاری فرمادیا ہے۔

یہاں میں فتنہ قادریانیت کے سلسلہ میں حضرت شاہ صاحب سے متعلق ریکارڈ بجاو پور کے تاریخی مقدمہ کا واقعہ بھی ذکر کرنا مناسب سمجھتا ہوں۔ یہ مقدمہ بجاو پور کی عدالت میں تھا۔ ایک مسلم خاتون نے دعویٰ کیا تھا کہ میرانکا حفظ فلاح شخص سے ہوا تھا۔ اس نے اپنے کو مسلمان ظاہر کیا تھا۔ بعد میں معلوم ہوا کہ وہ قادریانی ہے اس لئے وہ کافر ہے۔ عدالت میرے اس نکاح کو فسخ اور کا عدم قرار دے بجاو پور کے علماء کرام نے اس مقدمہ کی پسروی کا فیصلہ کیا، اس سلسلہ میں حضرت شاہ صاحب کو بھی دعوت دی گئی کہ وہ تشریف لا نہیں اور عدالت میں بیان دیں۔ اس وقت حضرت عمر بیض اور مرض کی وجہ سے بہت

ضعیف و خیف تھے بالکل اس لائق نہ تھے کہ بھاولپور نک کا طویل سفر فرمائیں یہیں آپ نے اسی حال میں تشریف لے جانے کا فیصلہ فرمایا (میں نے سُنا ہے کہ فرازتے تھے کہ میرے پاس کوئی مسئلہ نہیں ہے جس سے نجات کی امید ہو، شاید اس حال میں یہ سفر ہی میری نجات و مغفرت کا دوسرا بن جلتے) بہر حال تشریف لے گئے۔ اور جا کر عدالت میں ٹرامبرکہ الاراء بیان دیا، وو سکر چند حضرات ملا نے کرام کے بھی بیانات ہوتے۔ خاص کر حضرت شاہ صاحب کے بیان نے فاضل بچھو معلم کر دیا کہ قادیانی ختم بتوت کے انکار اور مرتضی غلام احمد کو نبی امام کی وجہ سے دائرۃ اسلام سے خارج کا فرد مرتد ہیں۔ انہوں نے بہت مفصل فیصلہ لکھا، دعویٰ کرنے والی مسلم خاتون کے حق میں ڈگری دی ماوراء کا حج فتح اور کالعدم قرار دیا۔ فاضل بچھ کا یہ فیصلہ تربیث ڈیڑھ صفحات کی کتاب کی شکل میں اسی زمانہ میں "فیصلہ مقدمہ بھاولپور کے نام سے شائع ہو گیا تھا۔ اس کے مطالعہ سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ اس کی بڑی بغایبی حضرت شاہ صاحب کا بیان تھا۔ بطوری حکومت کے دور میں یہ پہلا عدالتی فیصلہ تھا جس میں قادیانیوں کو کافر اور غیر مسلم قرار دیا گیا تھا۔

فتنه قادیانیت کے ہی سلسلہ میں ایک داقع حضرت شاہ صاحب کے جلال کا بھی سُن لیجئے۔ دورہ حدیث کے ہمارے ہم سین طلبہ میں ضلع اعظم گڈھ کے بھی چند حضرات تھے۔ اسی زمانے میں ضلع اعظم گڈھ کے ایک صاحب جو قادیانی تھے، سہارپور میں حکومت کے کسی بڑے عہدہ پر آگئے وہ ایک دن اپنے ہم ضلع اعظم گڈھ میں طلبہ سے ملنے کے لئے (میکن فی الحقیقت ان کو جال میں پھانسے کیلئے) دارالعلوم آئے، ان طلبہ نے ان کی اچھی خاطر مدارات کی، وہ شکار کے بہانے ان میں سے بعض کو اپنے ساتھ بھی لے گئے جو رات کو دارالعلوم واپس آئے۔ حضرت شاہ صاحب کو

کسی طرح اس داقو کی اصلاح ہو گئی۔ حضرت کوان طلبہ کی اس دینی بے حمیتی سے سخت قلبی اذیت ہوئی، ان طلبہ کو اس کا علم ہوا تو ان میں سے ایک سعادت مند طالب علم غالباً معاف مانگنے کے لئے حضرت کی خدمت میں پہنچ گئے حضرت پرجلال کی کیفیت طاری تھی۔ قریب میں چھڑای رکھی تھی اس سے ان کی خوب پشائی کی دیے فاروقی شدت فی امر اشتر کا ظہور تھا، سمارے وہ ہم سبق طالب علم ٹرے خوش اور سرور تھے اور اس پر فخر کرتے تھے کہ ایک غلطی پر حضرت شاہ صاحب نے ہاتھ سے پٹھنے کی سعادت ان کو نصیب ہوتی۔ جو حضرت کے ہزاروں شاگردوں میں سے غالباً کسی کو نصیب نہ ہوئی نہ ہو گی۔ کیوں کہ حضرت فاطی طور پر بہت ہی نرم مزاج تھے۔ ہم نے کبھی ان کو غصہ کی حالت میں نہیں دیکھا۔

آخر میں اپنا ایک ذاتی داقو ذکر کرنا بھی مناسب سمجھتا ہوں۔ میرے اصل آبائی وطن سنجھل سے قریباً پندرہ میل کے فاصلہ پر ایک موضع ہے اس موضع میں چند دولت مندرجہ اనے تھے، والد ما جدر حمدۃ الشّریعۃ سے ان لوگوں کے تجارتی اور کاروباری تعلقات تھے جس کی وجہ سے ان کی آمد و رفت رہتی تھی۔ میں جب شعبان شَلَّاَتِه کے افاخر میں دارالعلوم کی تعلیم سے فارغ ہو کر مکان پہنچا تو میرے ٹرے بھائی صاحب نے بتلا یا کہ اس موضع والوں کے کوئی رشتہ دار امر وہی میں ہیں جو قادیانی ہیں۔ معلوم ہوا ہے کہ وہ برابر دہاں آتے ہیں اور قادیانیت کی تبلیغ کرتے ہیں۔ اور دعوت دیتے ہیں اور لوگ متاثر ہو رہے ہیں۔ اور سناء ہے کہ اس کا خطرہ ہے کہ بعض لوگ قادیانی ہو جائیں۔ میں نے عرض کیا کہ دہاں چلنا چاہئے۔ آپ پر ڈگرام بنائیے! (میرے یہ بھائی صاحب محروم عالم تو نہیں تھے نیکن اللہ تعالیٰ نے دین کی بڑی فکر عطا فرمائی تھی)۔ چند روز کے بعد انھوں نے بتلا یا کہ معلوم ہوا ہے کہ امر ہے کہ ادا قادیانی (جس کا نام عبد السعید تھا)

ظل دن دہاں آنے والا ہے۔ بھائی صاحب نے اس سے ایک دن پہلے سچنے کا پروگرام بنایا۔ رمضان مبارک کا ہمینہ تھا، ہم اپنے پر ڈگرام کے مطابق پستھ عرض کئے۔ لوگوں سے ہم نے باتیں کیں تو اندازہ ہوا کہ بعض لوگ بہت متاثر ہو چکے ہیں، لیکن اتنی ہی کسر ہے کہ ابھی بافت اعدہ قادریانی نہیں ہوتے ہیں۔ جب ہم نے قادریانیت کے بارے میں ان لوگوں سے گفتگو کی تو انہوں نے بتلایا کہ امر وہ ہے سے عبدالسیع صاحب آنے والے ہیں آپ ان کے سامنے یہ باتیں کریں۔ ہم نے کہا یہ تو بہت ہی اچھا ہے ہم ان سے بھی بات کریں گے۔ اور ان کو بھی بتلائیں گے کہ مرا غلام احمد قادریانی کیسا آدمی تھا اور اس کو بنی ماننا گمراہی کے علاوہ کتنی بڑی حماقت ہے۔ اس گفتگو کے درمیان دہاں کے ایک صاحب نے (جو کچھ پڑھے لکھے) اور عبدالسیع کی باتوں سے زیادہ متاثر تھے، بتلایا کہ وہ تومولانا عبد الشکور صاحب لکھنؤی سے مناظرہ کر چکا ہے۔ اور امر وہ کہ سب بڑے بڑے عالموں سے بحث کر چکا ہے اور سب کو لا جواب کر چکا ہے۔

واقعہ یہ ہے کہ یہ بات سن کر میں بڑی فکر میں پڑ گیا اور دل میں خطرہ پیدا ہوا کہ کہیں ایسا نہ ہو کہ وہ اپنی تجربہ کاری اور چرب زبانی سے لوگوں کو متاثر کر لے میں نے دعا کی کہ اللہ تعالیٰ میری مد و ارانبام بغیر فرمائے۔ میں اسی حال میں سو گیا۔ خواب میں حضرت استاذ قدس سرہ کو دیکھا۔ آپ نے کچھ فرمایا جس سے دل میں اعتماد اور یقین پیدا ہو گیا کہ بڑے سے بڑا کوئی قادریانی مناظر آجائے تب بھی میرے ذریعہ اللہ تعالیٰ حق کو غالب اور اس کو مغلوب فرمائے گا۔ اس کے بعد میری آنکھ کھلی تو الحمد للہ میرے دل میں وہی یقین داعمداد تھا۔ لیکن امر وہ ہے وہ قادریانی عبدالسیع نہیں آیا۔ ہم نے کہا کہ اب جب تک بھی وہ آئے تو ہم کو اعلام دیجیو ہم انتشار اشراط آئیں گے۔ اس کے بعد ہم نے لوگوں کو بتلایا اور سمجھایا کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا دعویٰ کرنا یا کسی دعویٰ کرنے والے کو بنی مان

مرتع کفر و ارتاد ہے اور مرزا فتادیانی کے بارے میں بتلایا کہ وہ کیسا آدمی تھا  
ہم بغفلت تعالیٰ دہاں سے اس اطمینان کے ساتھ واپس ہوئے کہ انشاء اللہ اب  
یہاں کے لوگ اس قتادیانی کے جاں میں نہیں آئیں گے۔ خواب میں اللہ تعالیٰ  
نے جو کچھ مجھے دکھایا اس کو میرے اللہ تعالیٰ کی طرف سے بشارت ادار حضرت شاہ صاحب  
کی کرامت سمجھا۔

محترم حضرات! حضرت شاہ صاحب کے یہ چند واقعات تو میں نے صرف اس لئے  
بیان کئے گے کہ اس دارالعلوم کے اکابر میں اللہ تعالیٰ نے ختم نبوت کے تحفظ کا  
اور قادیانی فتنہ کے خلاف جہاد کا (جو اس اجلاس کا خاص موضوع ہے) سب سے  
زیادہ کام انہی سے لیا۔ درن میں تاریخی تسلسل کی روشنی میں عرض کرو رہا  
بخارکہ ہمارے اس سلسلہ مجددی و ولی اللہی اور سلسلہ قاسمی دکنگوئی کی ایک  
خصوصیت توثیق خداوندی ہر فرم کے فتنوں اور ہر فرم کی تحریف سے دین اور  
امانت کی حفاظت، اور اس سلسلہ میں پوری بیداری، ہوشیاری اور صلاحت صحت  
رہی ہے۔ ہمیں یہ فکر ہونی چاہئے کہ یہ مزاج اپنی نہاد خصوصیات کے ساتھ  
زندہ اور تائم رہے اور ہماری ان نسلوں کو منتقل ہو جو ہمارے مدارس میں  
تیار ہو رہی ہیں۔

میں اس موقع پر آپ حضرات سے اپنا یہ احساس عرض کر دینا ضروری سمجھتا  
ہوں کہ وقت کا بہت ایم مسئلہ یہ ہے کہ امانت کے عوام ہی میں نہیں بلکہ ان  
میں جن کو خواص سمجھا جاتا ہے۔ ایک بڑی تعداد ہے جو دین کے بنیادی عقائد  
حقائق کے بارے میں بھی، تسامح، تسامہ اور حیثیم پوشی کے روایہ کو اچھے اچھے  
نام دے کر اختیار کرتی چاہیے۔ خطرہ یہ ہے کہ وہ ایسا نی غیرت و حیثیت  
اور وہ عینی حرمس جو اکثر بڑے بڑے فتنوں کے مقابلہ میں مخالفین و دین کی مددگاری کے

کہیں وہ اتنی مضمحل نہ ہو جائے کہ پھر اس کے بعد آپ کو دو طرفہ کام کرنا پڑے، ایک تو آپ کو ان فتنوں کا مقابلہ کرنا پڑے۔ اور دوسری طرف امت کو بلکہ ان کے خواص کو اس بات پر مطمئن کرنے پر اپنی توانائی صرف کرنی پڑے کہ عقیدہ اور دین پر کسی اور شے کو مفتدم کرنا ہمارے دین کے خلاف ہے اگر یہ اجلاس ختم بتوت کے خلاف ہونے والی صریح اور پوشیدہ بغاوتوں اور اسی طرح دوسرے فتنوں کے مقابلہ کے لئے اپنے اکابر و اسلاف کی روایا کو زندہ کرنے کی کوشش کا نقطہ آغاز بن جائے اور مدارس کے فضلا رکی ایسی جامع تربیت کا ایسا پر ڈگرام شروع کرنے کا فیصلہ کر دے جس کے ذریعہ انھیں دین کی حفاظت اور فتنوں کے مقابلہ کے لئے تیار کیا جائے تو میکر خیال میں یہ اجلاس کی افادیت کا ایک عملی ثبوت ہو گا۔

آخری کلمہ ائمہ تعالیٰ کی حمد و شنا اور خاتم النبین حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر درود و سلام ہے۔ اللہم انصر من نصر دین محمد صلی اللہ علیہ وسلم واجعلنا ممن هم واحذل من خذل دین محمد صلی اللہ علیہ وسلم و لا تجعلنا ممن هم

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ  
الْحَمْدُ لِلّٰهِ وَكَفٰ وَسَلَامٌ عَلٰى عِبَادِهِ الَّذِينَ اصْطُفُوا

# قاویانیتِ اسلام کے متوالی ایک جَلْبِیلِ مذہب

۱۸۵ء کے بعد اگر انگریز و سلطان پرانگریزوں کا سلطنت مکمل طور پر قائم ہو گیا تھا۔ اور ان کا پنجہ استبداد ملک کو اپنی گرفت میں لے چکا تھا۔ پھر بھی حکومت برطانیہ اس خطرے سے بے نیاز نہیں تھی کہ مہندوستانی قوم بالخصوص مسلمان جن سے انگریزوں نے ملک کی زمام اقتدار چھینی تھی اگر متعدد متفق ہو گئے تو اپنے اس غاصبانہ سلطنت کو رکار رکھنا مشکل ہو جائے گا۔ اس لئے آئین جہاڑا کی رو سے ضروری سمجھا گیا کہ ان کے ذہنی مشغله اور روحانی توجہ کیلئے نہ صرف مذاہب عالم کو آپس میں مکار دیا جائے۔ بلکہ ہر مذہب میں نئے نئے فرقے پیدا کئے جائیں۔ اور پھر ہر فرقے میں نئی نئی تعلیمیں لٹکا کر مہندوستان کو مذاہب و افکار کی آوزیں کی آیک آماجگاہ بناؤ یا جائے۔ تاکہ آوازہ حربیت بلند کرنے کی کسی کو فرصت ہی نہ ملے اور اگر کسی کو شے سے یہ آوازا ٹھے بھی تو اس افتراقی غلغلہ کے سور میں دب کر رہ جائے۔ چنانچہ انگریزوں کی نگاہِ دور میں نے مسلمانوں کے اندر مذہبی رنگ میں افتراق و انتشار پیدا کرنے کے لئے مرتضیٰ احمد نادیانی کا انتخاب کیا جس کے

بعد آسمان مغرب سے مزادر دھی خپل کا سلسلہ شروع ہو گیا۔ جس کے ذریعہ بنی آخسر الزمان محدث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی شریعت کے مقابلہ متوازی ایک جدید شریعت امت کے سامنے پیش کی گئی۔ اس طرح مسلمانوں کے اندر ایک نئے فرقہ کا اضافہ ہو گیا۔ اور یہی شاطران فرنگ کا عین مطلوب و مقصود تھا۔

یہ فتنہ انگریزوں کی درپرداہ سازش سے اس قوت کے ساتھ اٹھایا گیا تھا۔ کہ اگر علمائے اسلام اس کے مقابلہ ڈھن جاتے تو جس طرح سینٹ پال نے دین مسیحیت کو ایک تین اور تین ایک کے غیر معقول فلسفہ میں الجھا کر وحدانیت سے شرک کی راہ پر ڈال دیا۔ تھیک اسی طرح مزاعلام احمد قادریانی دھی داہم کے پُر فریب دعوؤں کے ذریعہ دین اسلام کو سخن کر کے الحاد دہریت کا ترجمان بنادیتے۔

اس مختصر مقالہ میں مزاعلام احمد کی اسی ناپاک کوشش کے وثائق نوئے پیش کئے گئے ہیں۔ پورے مقالا میں اس بات کا بطور خاص لحاظ رکھا گیا ہے کہ اپنی طرف سے کچھ کہنے کے بجائے قرآن و سنت سے ماخوذ اسلامی عقائد و احکام ... اور اس کے بال مقابل ..... و متوازی مذہب مرزائی کے مزعومات خود بانی مذہب مزاعلام قادریانی کی زبان سے پیش کردئے جائیں۔

اسلامی شریعت کا یہ بنیادی مطہرہ ہے کہ رسالت مآب محدث رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیین میں آپ کی ذات والاصفات پر مرابت بتوت ختم ہو گئے۔ اثر جمل مجده کا ارشاد ہے۔

مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا أَحْدَى  
وَلَا إِلَهَ إِلَّا هُوَ  
مِنْ ذِي الْجَلَلِ الْكَلِمَةُ دَلِيلٌ

محمد رسول اللہ تھا رے مردوں میں سے کسی کے باپ نہیں ہیں

رسول اللہ و خاتم النبیین (الحضرت) لیکن انبیاء کے خاتم اور آخری نبی ہیں۔ قدیم ترین تفسیر امام ابن حجر ریاضی متوفی ۱۲۰۶ھ اس آیت کو میری کی تفسیر میں لکھتے ہیں۔

«لَكُنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ الَّذِي خَتَمَ النَّبِيُّوْةَ فَطَبِعَ عَلَيْهَا فَنَلَّا  
تَفَتَّأَ لِأَحَدٍ بَعْدَهُ إِلَى قِيَامِ الْأَنْشَاعَةِ»، (جامع البيان في تفسير القرآن ص ۱۴ ج ۲۳)  
آپ اللہ کے رسول اور خاتم النبیین ہیں یعنی ایسے شخص ہیں جس نے نبوت کو ختم کر دیا اور اس پر مہر لگادی آپ کے بعد اب قیامت تک کسی کے لئے یہ نہیں کھو لاجائے گا۔

محقق حافظ عمار الدین ابن کثیر المتوفی ۷۲۸ھ تحریر کرتے ہیں۔

فَهَذِهِ الْأَيْةُ نَصٌّ فِي أَنَّهُ لَا يَنْبَغِي بَعْدَهُ وَإِذَا كَانَ لَا يَنْبَغِي بَعْدَهُ فَلَا سُولٌ بَالظَّيْقَ  
الَاوَّلِيِّ وَالاخْرَى لَأَنَّ مَقَامَ الرِّسَالَةِ أَخْصُ مِنْ مَقَامِ النَّبِيِّوْةِ فَإِنْ كَلَّ رَسُولٌ  
نَبِيٌّ وَلَا يَنْعَكِسُ - وَبِذَلِكَ وَدَدَتِ الْأَهَادِيَّةُ الْمُتَوَاتِرَةُ عَنْ رَسُولِ اللَّهِ  
صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ مِنْ حَدِيثِ جَمَاعَةِ الصَّحَابَةِ رَضِيَ اللَّهُ تَعَالَى عَنْهُمْ  
(تفسیر ابن کثیر ص)

یہ آیت اس بارے میں نص صریح ہے کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد  
کوئی نبی نہیں ہو سکتا اور جب کوئی نبی نہ ہو گا تو رسول بدرجہ اولیٰ نہ ہو گا۔ کیونکہ  
رسالت کا مرتبہ نبوت کے مرتبہ سے خاص ہے ہر رسول کا نبی ہونا ضروری ہے اور ہر  
نبی کا رسول ہونا ضروری نہیں۔ اس سلسلے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی احادیث  
متواترہ بھی حضرات صحابہ سے سنقوں ہیں۔

امام زمخشری، قاضی ابو سعود، امام شافعی، علامہ سید کاظمی وغیرہ مشاہیر علمائے  
تفسیر نے بھی اپنی اپنی تفسیروں میں باختلاف الفاظ بھی بات لکھی ہے البتہ جاری افسوس نہیں

اور قاضی ابوسود نے اس موقع پر ایک شبہ کا جواب بھی دیا ہے۔ شبہ یہ ہے کہ جب مسلمانوں کا یہ عقیدہ ہے کہ قرب تیامت میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام علیہ الصلوٰۃ والسلام دنیا میں نزول اجلال فرمائیں گے۔ تو پھر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم خاتم الانبیاء اور آخرین نبی کیسے ہو سکتے ہیں۔ امام رمختری اس کے جواب میں لکھتے ہیں کہ ”معنی کونہ آخر الانبیاء اللہ لاینبیاء احمد بعدہ و عیسیٰ (علیہ السلام)، ممن نبی قبلہ“، آخر الانبیاء کا مطلب یہ ہے کہ آپ کے بعد کوئی نبی نہیں بنایا جائے گا اور عیسیٰ علیہ السلام ان حضرات انبیاء میں ہیں جیسی رسالت مآب صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے منصب نبوت سے سرفراز کر دیا گی؟ صحابی رسول حضرت ثوبان رضی اللہ عنہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے نقل کرتے ہیں کہ آپ نے ارشاد فرمایا۔

سیکون فی امتی کذابون ثلاثون میری اقتت میں تیسیں لیے جھوٹے کلمہ مریزم عزم اللہ نبی و انا خاتم پیدا ہوں گے جن میں ہر ایک یہ دھوئی النبیین لا نبی بعدی۔ کرے گا کہ میں نبی ہوں حالانکہ میں (ابوداؤد مکاٰ ۲۷۲ و ترمذی مکاٰ ۲۷۵) خاتم النبیین ہوں میرے بعد کوئی کسی قسم کا نبی نہیں ہو سکتا۔

مشہور شارح حدیث حافظ ابن حجر عسقلانی اس حدیث کی شرح میں لکھتے ہیں لیس المراد بالحدیث من ادعی النبوة مطلقاً فانهم لا يحصلون كثرة تكون غالباً لهم ينشأ لهم ذالك من جنون و سوداء وإنما المراد من قامت لهم الشروكة وفتح الباري مکاٰ ۱۳۷

اس حدیث پاک میں مطلقاً مدعا نبوت مراد نہیں کیونکہ ایسے (عقل باخت) بے شمار ہیں۔ کیونکہ یہ بے نبیاد دعویٰ بالعموم پاگل بن اور سودا دیت کے غلبہ سے

وجود میں آتا رہتا ہے بلکہ اس حدیث میں جن تینیں لو جائیں، کذاب کا ذکر ہے اس سے مراد وہ لوگ ہیں جنہیں پیر و کاروں کی کثرت اور شوکت حاصل ہو جائے۔ اسی مفہوم کی حدیث، بخاری، مسلم، ترمذی، ابن ماجہ، صحیح ابن حبان، ابو عیلی اور مستدرک حاکم میں علی الترتیب ابو ہریرہ دیتعدد طرق، سعد بن الی و قاص، عقبہ بن عامر، جعفر بن مطعم، ابو امارة بالہی، ابو درغفاری، انس بن مالک، یحییٰ داری اور زید بن حارثہ رضی اللہ عنہم کی روایت سے منقول ہے۔ اس لئے معنوی طور پر یہ حدیث متواتر ہے کیونکہ انہی اصول حدیث کی تصریح کے مطابق جو حدیث دس حضرات صحابہ سے مردی ہو دہ حدتو اتر کو پہنچ جاتی ہے۔

کتاب و سنت کے ان نصوص کی بنا پر محقق ابن بحیم لکھتے ہیں: «اذا لم یعرف ان محمد اآخرا النبیاء فليس بمسلم لانه من ضروریات الدین»

(الأشباه والنظائر ص ۱۳۸) جب کوئی اس کا معرفت نہ ہو کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم آخر الانبیاء ہیں تو وہ مسلمان نہیں ہے کیونکہ یہ ضروریات دین سے ہو جس کا عدم اعتراض مسلمان کو دائرہ اسلام سے خارج کر دیا ہے، ملکا علی قاری آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد دھوی نبوت کرنے والے کے کفر پر اجماع نقل کرتے ہیں۔

(شرح نقد الکبر ص ۲۰۳)

ان تفصیلات سے معلوم ہو گیا کہ بنی گلیا کے بنیں کتاب و سنت اور باجماع علماء امت ہمارے بنی محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم خاتم الانبیاء والمرسلین ہیں آپ کے بعد دعوائے نبوت کرنے والا بالفاظ حدیث و جام، کذاب ہے اور بااتفاق علماء دین مرتضد کافر ہے۔ یہ بات بھی اہل علم سے مخفی نہیں ہے کہ اسلام میں سب سے پہلے اسی مسئلہ پر اجماع ہوا ہے۔

اس بنیادی داعیائی عقیدہ کے برخلاف مرتضی احمد فاریانی اور ان کے ماننے

والوں کا عقیدہ ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نبوت ختم نہیں ہوتی ہے آپ کے بعد بھی نبوت کا دروازہ کھلا ہوا ہے اور خود مرتضیٰ غلام احمد اس وقت منصبِ نبوت پر فائز ہیں۔ آنحضرت مرتضیٰ غلام احمد قادریانی کی چند عبارتیں ملاحظہ ہوں۔

لکھتے ہیں۔

(۱) "خدا وہ خدا ہے کہ جس نے اپنے رسول کریم یعنی اس عابز کو ہدایت، اور دین حق، اور تہذیب اخلاق کے ساتھ بھیجا۔" (اربعین نمبر ۲۶) طبع سنہ ۱۹۷۴ھ ضمیر تحریک گورنمنٹی

(۲) "میں مرزا غلام احمد جب کہ اس مدت تک ڈیڑھ سو پیش گوئی کے قریب خدا کی طرف سے بچشم خود دیکھ چکا ہوں کہ صاف طور پر پوری ہو گئیں تو میں اپنی نسبت بنی یا رسول کے نام سے کیونکر انکار کر سکتا ہوں اور جب کہ خود خدا تعالیٰ نے یہ نام میرے رکھے ہیں تو میں کیونکر رکر دوں۔"

(اشتہار ایک غلطی کا ازالہ ۱۹۰۱ء مندرجہ حقیقتہ الوجی م ۲۲۵)

(۳) سچا خدا وہی خدا ہے جس نے قاویان میں اپنا رسول بھیجا (دافتہ البلاء ص ۱۱) اسلام کا عقیدہ ہے کہ نبی کریم محمد رسول اللہ علیہ السلام کے بعد وہی کادر دا زہ بذر ہو گیا اب کسی پر منجانب اللہ وحی نازل نہیں ہوگی۔

چنانچہ ایک طویل حدیث میں حضرت فاروق عظمؓ، خلیفہ اول حضرت صدیق اکبر رضی اللہ عنہ کا یہ قول فتسل کرتے ہیں۔

"اَنَّهُ اَنْقَطَعَ الْوَجْهُ وَتَمَّ الدِّينُ وَجِي مُنْقَطِعٌ ہو گئی اور دین تمام ہو گیا مشکراۃ ۲۵۵ بحوالہ رزین)

امام بخاری نے ان الوجی قدائقطع کے الفاظ سے اس اثر کی تحریک کی ہے شیخ عبدالوہاب شریانی الیاقیت والجوہر میں لکھتے ہیں۔

آج سلسلہ نبوت کے منقطع ہو جانے کے بعد اولیاً کے لئے معرفتوں کے علاوہ کچھ باتی نہیں رہا اور ادا مرنوای الہیہ کے دروازے بند ہو گئے ہیں لہذا جو شخص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نزول دھی ربانی کا دعویٰ کرے تو وہ (جدید) شریعت کا مدعی ہے جو اس کی طرف دھی کی گئی ہے۔ خواہ ہماری شریعت کے موافق ہو یاخالف پھر اگر وہ متذمی مکلف رعاقل بالغ ہے تو اس کی گردن اڑادیں گے اور اگر غیر مکلف (و جنون و طفل غیر عاقل) ہے تو اس سے اعراض کریں گے۔

ایسے ہی دشمن (بھی کافر ہے) جس نے دعویٰ کیا کہ میرے پاس دھی ربانی آتی ہے۔ اگرچہ متذمی نبوت نہ ہو یہ سب کے سب کافر اور نبی کریمؐ کی تکذیب کرنے والے ہیں۔

ان تصريحات کے بعد میرزا غلام احمد کی ہنوات سنتے۔ اور دیکھئے اسلامی عقائد کے متر مقابل یہ کیا عقیدہ رکھتے ہیں۔

فَمَا بَقِيَ لِلأَوَّلِيَاءِ الْيَوْمَ بَعْدِ ارْتِقَاعِ  
النَّبُوَةِ إِلَّا التَّعْرِيفَاتُ وَالْأَسْدَاتُ  
ابْوَابُ الْإِدَامَرُ الْمَهْبَةُ وَالنَّوَاهِي  
فَمَنْ أَدْعَى هَذِهِ بَعْدَ مُحَمَّدٍ صَلَّى اللَّهُ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ فَهُوَ مُدْعٌ عَنِ الْشَّرِيعَةِ  
أَوْ حَمِيَّ بِهَا الْيَهُودُ سَوَاعِدًا فِي شَرِعَنَا  
أَوْ خَالِفُ فَانَّ كَانَ مَكْلُوفًا  
ضَرِّيْنَا عَنْهُ وَالْأَضْرِيْنَا عَنْهُ  
صَفْحًا (ص ۳۸ ج ۲)

فاضل عیاض رکھتے ہیں۔

وَكَذَلِكَ مَنْ أَدْعَى مِنْهُمْ أَنْتَهُ  
يُوحَى إِلَيْهِ وَإِنْ لَمْ يَدْعُ النَّبُوَةَ  
فَهُوَ لَا يَدْعُ كَلْمَهِمْ كُفَّارٌ مَكْذُوبُونَ  
لِلنَّبِيِّ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ،  
(شقاء ص ۲۷ ج ۲)

(۱) "مگر بعد میں جو خدا تعالیٰ کی وحی بارش کی طرح میرے پر نمازی ہوتی اس نے مجھے اس عقیدہ پر قائم رہنے نہ دیا" (حقیقتہ الوحی ص ۱۵)

(۲) "اور بعد میں جس طرح قرآن شریف پر ایمان رکھتا ہوں۔ ایسا ہی بغیر فرق ایک ذرت کے خدا کی اس کھلی وحی پر ایمان رکھتا ہوں جو مجھے ہوتی" (اشتہار ایک غلطی کا زالہ مندرجہ حقیقتہ الوحی ص ۲۶)

(۳) یہ بھی تو سمجھو کر شریعت کیا جیز ہے جس نے اپنی وحی کے ذریعے سے چند امر و نہیں بیان کئے اور اپنی امت کے لئے ایک قانون مقرر کیا وہی صاحب الشریعت ہو گیا۔ پس اس تعریف کی رو سے بھی ہمارے مخالف ملزم ہیں کیونکہ میری وحی میں امر بھی ہوتے ہیں اور نہیں بھی الخ (اربعین ص ۷۷)

مزانے اپنی اس تحریر میں صاحب وحی ہونے کے ساتھ صاحب الشریعت ہونے کا دعویٰ بھی کیا ہے

۳۔ اسلامی شریعت میں نجات صرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اتباع اور پیروی میں ممکن ہے جیسا کہ باری تعالیٰ عز اسلام کا ارشاد ہے۔

قلِ اِنْ كُنْتُمْ تَحْبُّونَ اللَّهَ فَاتَّبِعُوهُ أَنْتُمْ كَمَا كُنْتُمْ تَأْكُلُونَ  
آپ (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کہدیجہؓ کے اگر تم  
يُخْبِيْكُمْ أَنَّ اللَّهَ وَيَغْفِرُ لِكُمْ دُنُوبَكُمْ  
اثْتَكِيْ بِمُحْبَّتِ رَحْمَةٍ ہو تو میری پیروی کر د  
تَاكِهِ تَمْ سے اثر محبت کرے اور تمہارے گناہ  
بخش دے اور اثر بخشنے والا ہم بان ہے  
آپ (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم) کہدیں اطاعت  
كَرُوا إِنَّ اللَّهَ لَا يُحِبُّ الْكُفَّارَ  
کرو اثر کری اور رسول کی پھر اگر اعراض کریں  
وَالثَّرَكُوكِ محبت نہیں ہے کافروں سے

ان دونوں آیتوں میں رسول پاک صلی اللہ علیہ وسلم کی پیروی کو مغفرت اور نجات کا

ذريعة بتایا گیا ہے اور آپ کی اتباع سے اعراض کو کفر سے تعبیر فرمایا گیا ہے جس کا صاف مطلب یہی ہے کہ مدارنجات آپ ہی کی پسروی ہے۔

اس کے بخلاف مرزا قادیانی کہتے ہیں کہ اب مدارنجات میری دھی میں ہے جو اس کی اتباع نہیں کرے گا وہ حتمی ہے۔ ملا خاطر ہوان کی عبارت بلطفہ۔

(۱) "چونکہ میری تعلیم میں امر بھی ہے اور نہیں بھی اور شریعت کے ضروری احکام کی تجدید ہے۔ اس لئے خدا تعالیٰ نے میری تعلیم کو اور اس کی دھی کو نلک مینی کشی کے نام سے موسوم کیا ہے۔ اب دیکھو خدا نے میری دھی اور میری تعلیم کو میری بیعت کو فوج کی رشتی قرار دیا اور تمام انسانوں کے لئے اس کو مدارنجات ٹھہرا یا جس کی آنکھیں ہوں دیکھے اور جس کے کان ہوں سُنے۔ (حاشیہ الرجیعین علام ص)

(۲) "بہر حال جب کہ خدا نے تعالیٰ نے مجھے پرضا ہر کیا ہے کہ ہر دھنی شخص جس کو میری دعوت پہنچی ہے اور اس نے مجھے قبول نہیں کیا ہے وہ مسلمان نہیں اور خدا کے نزدیک قابل موافزہ ہے" (رنجی المصلی مجموع فتاویٰ احمدیہ ص ۲۱۷)

(۳) مرزا محمود بن مرزا غلام احمد قادیانی اپنی کتاب حقیقت الوعی میں لکھتے ہیں۔ "آپ (مرزا غلام احمد) کی اطاعت کو انثر تعالیٰ نے ضروری فستار دیا ہے اور سے مدارنجات ٹھہرا یا ہے" (۱۵۶)

۲۷۔ اسلامی شریعت کا عقیدہ ہے کہ معجزہ بنی کے علاوہ کسی سے ظاہر نہیں ہو سکتا اور چونکہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر مسلمان بیوت ختم ہو گیا۔ اس لئے اب کسی سے معجزہ صادر نہیں ہو سکتا۔ امام شافعی تحریر فرمائے ہیں۔

وقد حدد جمهور الاصولیتین۔ جہو رسلیوں نے معجزہ کی یہ تعریف کی ہے المعجزة باتها امر خارق للعادة رسول سے امر خارق ظاہر ہوا درکوئی مقرر ن بالتحدى مع عدم المعاوضة

اس کا معارضہ نہ کر سکے

اس دعویٰ کے مقابلہ میں آجھا ان مرزا کی لئے تراں ملاحظہ ہو۔

(۱) ہاں اگر یہ اعتراض ہو کہ اس جگہ معجزات کہاں ہیں تو میں صرف یہی جواب دوں گا کہ میں معجزات دکھلا سکتا ہوں۔ بلکہ خدا کے فضل و کرم سے میرا جواب یہ ہے کہ اس نے میرا دعویٰ ثابت کرنے کیلئے اس قدر معجزات دکھائے ہیں کہ بہت ہی کم بنی ایسے آئے ہیں جنہوں نے اس قدر معجزات دکھائے ہوں بلکہ پسچ تو یہ ہے کہ اس قدر معجزات کا دریارواں کر دیا ہے کہ باستثناء ہمارے بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے باقی تمام انبیاء علیہم السلام میں ان کا ثبوت اس کثرت کے ساتھ طبعی اور یقینی طور پر بحال سے کوئی قبول کرے یا نہ کرے ۔ (ترجمہ حقیقت الوجی ص ۱۳۶)

ایک موقع پر لکھتے ہیں۔

۲۔ اور خدا تعالیٰ نے اس بات کو ثابت کرنے کے لئے کہ میں اس کی طرف سے ہوں اس قدر نشان دکھلانے ہیں کہ اگر وہ ہزار بنی پریسی تفہیم کئے جائیں تو ان کی بھی ان سے بہوت ثابت ہو سکتی ہے۔ (چشمہ معرفت مکاٹ)

براہین احمد یہ حصہ پنجیم میں لکھا ہے۔

و درحقیقت یہ خرق عادت نشان ہیں اور اگر بہت ہی سخت گیری اور زیادہ سے زیادہ احتیاط سے بھی ان کا شمار کیا جائے تب بھی یہ نشان جو ظاہر ہوتے دش لکھ سے زیادہ ہوں گے۔ (ص ۵۶)

تحفظ گو طردیہ ص ۶۳ پر مرزا صاحب نے آنحضرات صلی اللہ علیہ وسلم کے معجزات کی تعداد میں ہزار بتائی ہے اور اپنے معجزات کی تعداد دس لاکھ سے بھی زائد بتاتے ہیں۔ اس لئے ترجمہ حقیقت الوجی ص ۱۳۶ اپر آنحضرات صلی اللہ علیہ وسلم کے معجزات کا استثناء محض ایک فریب ہے۔

ع۔ اسلامی شریعت میں رسالت اب صلی اللہ علیہ وسلم افضل کائنات میں مخلوق میں سے کوئی بھی آن کے مقام مرتبہ کو نہیں پہنچ سکتا۔ افضل البری علیہ السلام و تحریک کا ارشاد ہے۔

عن جابر بن عبد اللہ بن عبد الرحمن بن عوف رضی اللہ عنہم اور ابی داؤد رضی اللہ عنہم میں حضرت جابر رضی اللہ عنہم فرماتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم فرمایا کہ میں تمام مرسیلین کا قائد اور پیشہ رہوں اور کوئی فخر نہیں (مشکوٰۃ مس۴۵) بحوالہ دار میں ایک دوسری حدیث میں آپ فرماتے ہیں۔

انما اکرم الادلین والاخزین ولا فخر (مشکوٰۃ مس۴۱۲ بحوالہ ترمذی) میں تمام الگلوں اور بچپلوں سے افضل ہوں بلا فخر کے۔ اور مرتضی اصحاب اپنی تعریف میں یوں گویا ہیں۔

(۱) انبیاء اگرچہ بودہ اندر لبے من بعض فان نہ کترم ز کے آنچہ داد است ہر بی راجام داد آں جسام را مرا ب تمام کم نیم زان ہمہ تروئے یقین ہر کہ گوید دروغ ہست لعین ترجمہ۔ اگرچہ انبیاء بہت گذرے ہیں۔ میں معرفت میں ان میں کسی سے کم نہیں ہوں۔ خدا نے جو پیارہ ہر بی کو دیا ہے وہ پیارہ مجھ کو تم امر دیا ہے (پیارہ سے مراد سا غربنوت ہے) یقیناً میں ان تمام نبیوں سے کم نہیں ہوں۔ جو جھوٹ کہتا ہو وہ ملعون و مردود ہے "زان ہمہ" کے عموم میں خاتمی بنت رسالت متاب برور کائنات محمد رسول اللہ بھی شامل ہیں۔

(۲) درج ذیل شعر میں تو با تخفیص آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر اپنی بالاتری کا ڈھوئی کیا ہے۔ لہ خسف القمر المدیر و ان لی خسال القمر ان الشرقاں اتنکو راجاز احمدی مک

مرزا صاحب ہی کے الفاظ میں ترجمہ ملا خط کیجئے۔ اُس کے دینی بنی کریم کے لئے وصف، چاند کا خسوف ظاہر ہوا۔ اور میکر لئے چاند اور سورج دو فنوں۔ (کے گرہن) کا کیا تو انکار کرے گا۔ ترجمہ میں اس کے الفاظ کس ذات گرامی کے لئے استعمال کئے ہیں۔ بطور خاص قابل توجہ ہیں۔

ملٹ۔۔۔ اسلامی شریعت میں حضرات انبیاء علیہم السلام کی تعظیم و توقیر فرمز ہے اور ان کی توهین و تنقیص مستلزم کفر فرماتے ہیں۔

قرآن مجید میں اللہ تعالیٰ فرماتے ہیں۔

لَتُؤْمِنُوا بِاللَّهِ وَرَسُولِهِ وَتَعْرِزُونَكُمْ تاکہ تم ایمان لا و ان شریاد راس کے وَتُؤْقِرُونَهُ (الفتح ۲) رسول پر اور اس کی مددگردی اور اس کے تعلیم بجا لاؤ۔

شہرورتابی حضرت مجاہد راوی ہیں کہ حضرت فاروق اعظم رضی اللہ عنہ کے پاس ایک ایسا شخص لا یا گیا جس نے (نفوذ باشد) انحضرت مکی شان میں گستاخی کے کلامات کہتے تھے۔ حضرت عمر رضی نے اُسے قتل کی سزا دی اور فرمایا کہ من سب اللہ تعالیٰ اوس بت احمد من الانبياء فاقتلوا، "الصادق المسلط من علامہ ابن تیمیہ نے یہی فتویٰ جسرا الامر حضرت عبد اللہ ابن عباس رضی اللہ عنہما سے بھی نقل کیا ہے۔

قاضی عیاض علیہ الرحمہ لکھتے ہیں۔

جس نے کسی بنی کی تکذیب، تنقیص یا من کذب بالحد من الانبياء او تقصیص احداً منهم او بري منهم فهومُرِتَدٌ" ر شفاص ۲۸۶ ج ۲۔

لیکن قادریوں کے مذہب میں کسی بنی کی توهین و تنقیص اور ان کی مقدار

شان میں گستاخی سب روایہ چنانچہ بانیِ مذہب قادریانی مرزا آنجمیانی نے  
برگزیدہ پیغمبر حضرت علیہ اکٹلام کی شانِ اقدس میں ایسے گستاخانہ  
کلمات استعمال کئے ہیں کہ انھیں نقل کرتے ہوئے دل دہل رہا ہے۔ ہاتھ کا پ  
رہا ہے اور قلم روزش میں ہے مگر "نفل کفر، کفر نہ باشد" سے دل کو تسلی دیکر  
چند حوالے پُردہ قلم ہیں۔ ملا خطہ کیجئے۔ اور اس گستاخ رسول پر انشہ کی لعنت  
بھیجئے۔

(۱) "پس اس نادان اسرائیلی نے (مراد حضرت علیہ السلام ہیں)، ان معقول باتوں کا  
پیشیں گوئی کیوں نام رکھا" (حاشیہ ضمیرہ الجام آنحضرت ص)

(۲) "ہاں آپ کو گالیاں دینے اور بذریبائی کی اکثر عارث تھی ادنیٰ اولیٰ بات میں  
غصہ آ جاتا تھا۔ اپنے نفس کو جذبات سے روک نہیں سکتے تھے۔ مگر میرے نزدیک  
آپ کی یہ حرکات جائے افسوس نہیں کیونکہ آپ تو گالیاں دیتے تھے اور یہودی  
ہاتھ سے کسر نکال لیا کرتے تھے" (حاشیہ ضمیرہ الجام آنحضرت ص ۵)

(۳) "نہایت شرم کی بات یہ ہے کہ آپ نے پہاڑی تعلیم کو جو انجلی کامنز کہلایا  
ہیں یہودیوں کی کتاب طالמוד سے چراکر لکھا ہے اور پھر ایسا نظر ہر کیا ہے کہ گویا  
میری تعلیم ہے" (حوالہ سابق ص)

(۴) آپ کا خاندان بھی نہایت پاک اور مطہر ہے تین دادیاں اور نانیاں آپ کی  
زنما کارکمی عورتیں تھیں جن کے خون سے آپ کا وجود ظہور پذیر ہوا۔ آپ کنجیوں  
سے میلان اور صعبت شاید اسی وجہ سے ہو کہ جدی مناسبت درمیان میں ہے  
درنہ کوئی پرہیز گارا فان ایک کنجرا (کسی) کو یہ موقع نہیں دے سکتا کہ وہ اس  
کے سر پر ناپاک ہاتھ لگانے اور زنا کاری کی کمائی کا پیدا عطر اس کے سر پر ملے  
اور اپنے بالوں کو اس کے پیروں پر ملے۔ سمجھنے والے سمجھ لیں کہ ایسا انسان کس

چلن کا آدمی ہو سکتا ہے۔ (حوالہ سابق صک)

ظاہر ہے کہ ان بے بنیاد ازامات اور بازاری گایلوں سے اس پاکیزہ اور محترم سنتی کے تقدس پر کیا اثر پڑے گا جسے رب العزت نے کفر ائمہ اور فوج ائمہ کے خطاب سے عزت خوشی ہو۔ البتہ ان گایلوں نے خود مراکی شرافت و نجابت کا جامد اچھوڑ دیا ہے۔ پس کہا ہے کہنے والے نے۔

چوں خدا خواہ کہ پردہ کس درد میلش اندر طغہ پا کاں زند۔

عکے اسلامی شریعت کا یہ عقیدہ ہے کہ فرشتے اللہ تعالیٰ کے باعزت اور فرمائیزدار بندے ہیں جو لطیف نورانی جسم رکھتے ہیں اور مختلف شکلیں اختیار کر سکتے ہیں ان میں بعض حکم خدا اپنے مستقر سے زمین پر بھی اترتے ہیں اور حضرت جبریل ولی ربانی لے کر حضرات انبیاء کے پاس آتے تھے۔  
چنانچہ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے۔

بل هم عباد مُتَكَرِّمُونَ لَا يَسْبِقُونَهُ بلکہ وہ اللہ تعالیٰ کے باعزت بندے ہیں بالقول وهم بامرہ یعملون۔  
بات میں اللہ تعالیٰ سے پیش کلامی نہیں کرتے اور وہ اللہ کے حکم کے مطابق کام کرتے ہیں  
ایک دوسری آیت میں فرشتوں کی شان یہ بتائی گئی ہے۔

لَا يَعْصُونَ اللَّهَ مَا أَمْرَهُمْ وَلَا يُعَلِّمُونَ وہ ائمہ کے حکم کی نافرمانی نہیں کرتے اور وہی عمل کرتے ہیں۔ جس کا ان کو مَأْيُوذُ مَرْدُونَ۔  
حکم ہوتا ہے۔

حضرت عبد اللہ بن عباس رضی اللہ عنہما روايت کرتے ہیں کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے غزوہ بدر کے دن فرمایا۔

هذا جبرئيل أخذ براص فرسنه يرجبرئيل هیں اپنے گھوڑے کا سر پکڑے  
علیہ آداتہ الحرب (بخاری ص ۱۷۵) ہوئے تھیا رزیب تن کتھے ہوتے۔  
حضرت عبد اللہ بن مسعودؓ بیان کرتے ہیں کہ میں نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کو فرماتے سنًا۔

نزل جبرئیل فاقمی فصلیت معاہ ثم صلیت معاہ ثم صلیت معاہ  
ثم صلیت معاہ، ثم صلیت معاہ (بخاری ص ۱۷۶)

جب جبرئیلؑ نازل ہوئے اور مجھ کو پانچوں نمازیں پڑھائیں۔

کتاب دستت کے یہ نصوص ناطق ہیں کہ فرشتہ اللہ کی ایک محترم خادق ہیں  
اپنے مستقر سے بحکم خدا زمین پر آتے ہیں اور جو کام ان کے سپرد ہوتا ہے اُسے  
انجام دیتے ہیں۔

اب الشہزاد رسولؐ کے مقابلے میں قادریانی صاحب کی تحقیق ایق بھی سنئے اور  
فیصلہ کیجئے کیا اس رجم بالغیب اور انکل کے تیر کا اسلامی نظریہ سے کوئی ادنیٰ  
بھی تغلق ہے؟

اپنی تصنیف توضیح المرام کے ص ۳۱ پر لکھتے ہیں۔

(۱) بلکہ فرشتہ اپنے اصل مقامات سے جوان کے لئے خدا تعالیٰ کی طرف سے  
مقرر ہیں۔ ایک ذرہ کے برابر بھی آگے پیچھے نہیں ہوتے جیسا کہ خدا تعالیٰ ان کی طرف  
سے قرآن شریف میں فرماتا ہے۔ وَمَا مَنَّا اللَّهُ مَقْأَمٌ مَعْلُومٌ وَإِنَّ اللَّهَ عَنِ الظَّافِنِ  
(سورۃ حَمَّا قات جزء ۲۳)

پس اصل بات یہ ہے کہ جس طرح آفتتاب اپنے مقام پر ہے اور اس کی گری  
روشنی زمین پر پھیل کر اپنے خواص کے مطابق زمین کی ہر چیز کو فائدہ پہنچاتی ہے  
اسی طرح روحا نیت سمادیہ خواہ ان کو یونا نیوں۔ کے خیال کے موافق نفوس ملکیہ کہیں

یاد ساتیر اور دید کی اصطلاحات کے موافق ارواح کو اکب سے نامزد کر میں یا سید ہے اور موحدانہ طریق سے ملائک کا القب دیں۔ درحقیقت یہ عجیب مخلوقات اپنے اپنے مقام میں مستقر اور قرار گیر ہے۔

۷۔ اسلامی عقیدہ ہے کہ قیامت کے دن مردے قبروں سے نکل کر حساب کتاب کے لئے میدانِ حشر میں جمع ہوں گے۔ جتنی جنت میں اور جہنم جہنم میں داخل کئے جائیں گے۔ ملاحظہ ہو۔ درج ذیل آیت پاک  
 وَنَفَخْنَا فِي الصُّورِ مَا ذَاهِمٌ مِّنْ  
 الْأَجْدَاثِ إِلَى رَبِّهِمْ يَنْسَلُونَ  
 کی طرف چلیں گے۔

یہ آیت کریمہ اس بات پر نص ہے کہ قیامت کے دن مردے قبروں سے زندہ ہو کر اٹھیں گے۔ اور اپنے رب کے حضور ما حاضر ہوں گے اس آیت پاک کے علاوہ قرآن کریم میں بے شمار آیتیں ہیں جن میں مردوں کے زندہ ہو کر میدانِ حشر میں جمع ہونے اور حساب و کتاب کے بعد جنت یا جہنم میں جانے کا ذکر ہے۔ اس سلسلے میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔ جسے اتم المؤمنین حضرت ہاشم رضی اللہ عنہا روایت کرتی ہیں۔ ملاحظہ ہو وہ نقل کرتی ہیں کہ میں نے حضور صلی اللہ علیہ وسلم کو فرماتے سننا۔

يَحْشِرُ النَّاسُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ حُقُوقَاتِ أُعْرَافِهَا، غَرَلًا قَلْتَ يَا رَسُولَ اللَّهِ الرَّجَالُ  
 وَالنِّسَاءُ كُلُّهُمَا يَنْظَرُ بِعِصْمِهِمْ بَعْضًا فَقَالَ يَا عَالَيْهَا الْمَرْأَةُ مَنْ أَنْ يَنْظُرَ  
 بِعِصْمِهِمْ إِلَى بَعْضٍ (مشکوٰۃ ص ۲۸۳) بحوالہ بخاری و مسلم، لوگ قیامت کے  
 دن نیکے پاؤں، ننگے بدن، بے ختنہ اٹھا کر جمع کئے جائیں گے۔  
 حضرت عائشہؓ نے عرض کیا یا رسول اللہ مدد عورتیں ایک دوسرے کو (اس حال میں)

ویکیں گے۔ آپ نے فرمایا عائشہؓ؎ وہ حالت اس سے زیادہ سخت ہو گئی کہ لوگ ایک دوسرے کی جانب دیکھیں۔ لیکن امیری میں انہم یومین شان یعنیہ۔ مرزا صاحب اقرآن و حدیث کی ان تصریحات کے مقابل یہ لکھتے ہیں "اگر بہشتی لوگ بہشت میں داخل شدہ تجویز کئے جائیں تو طلبی کے وقت انھیں بہشت سے نکلنا پڑے گا۔ اور اس لئے ودق جنگل میں جہاں تخت رتب الغلبین بچایا گیا ہے حاضر ہونا پڑے گا۔ ایسا خیال تو سر امر جسمانی اور یہودیت کی سرشت سے نکلا ہوا ہے۔ (ازالت الاوہام ص ۱۳۷)

مرزا صاحب ازالت الاوہام کے صفحہ ۲۵ اپر برغم خویش ثابت کر رکھے ہیں جو شخص بہشت میں داخل کیا جاتا ہے وہ اس سے کبھی خارج نہیں کیا جاتا۔ اور اسی کتاب کے صفحہ ۲۶ اپر لکھتے ہیں "مومن کو فوت ہونے کے بعد بلا توقف بہشت میں جگہ ملتی ہے۔

ان عبارتوں کو یوں ترتیب دیں کہ مومن فوت ہوتے ہی بہشت میں داخل ہو جاتا ہے۔ اور بہشت میں داخل ہو جانے کے بعد اس سے باہر نہیں۔ نکلا جائے گا لہذا حساب و کتاب کے لئے میدانِ حشر میں اپنے رب کے حضوران کے جمع ہونے کا کوئی سوال ہی نہیں ہوتا۔ یہ ہے مرزا صاحب کا قیامت اور حشر و نشر و حساب و کتاب کے تعلق نظریہ۔ لیکن اس سے اس طرح پڑیج اور اگر مگر کی بھول بعیلوں میں الحجاج کر پیش کر رہے ہیں تاکہ با دی انتظار میں پڑھنے والا دھوکہ کھا جائے۔

**۹** اسلامی شریعت میں بجالت اختیار نماز کے لئے سمتِ کعبہ کو قبلہ قرار دیا گیا ہے۔ فوَلَّ وَجْهَكَ شَطْرَ السَّجْدَةِ الْعَرَامَ وَحِيلَتْ مَا كُنْتُمْ فَوْتاً وجہکم شطرۃ (البقرۃ) پھر زیجہ اپنا چہرہ سجد حرام کی طرف اور تم لوگ داسے مسلمانو، جس جگہ ہو اکرو اپنا منہ اسی کی طرف پھرید۔

یہ پوری امت کا اجمانی سُلْطَن ہے اور نفقہ کی ہر چھوٹی بڑی کتابوں میں موجود ہے۔ لیکن مزاں شریعت میں مرا صاحب کی وجہ فائض خدا دامت مقام ابراہیم مصلیٰ  
کی رو سے قادریان قبده ہے چنانچہ مزاں اردو گردہ کا اس پر عمل ہے یہ گردہ  
 قادریان کی جانب رونگز کر کے نماز پڑھنے کو اولیٰ قرار دیا ہے۔ (حاشیۃن البین ص ۲۳)  
 خود مرا غلام احمد قادریان حقيقة الوجی مشہد پر اپنا یہ الہام نقل کرتے ہیں۔  
 وَاتَّخِذْهُ مِنْ مَقَامِ اِبْرَاهِیْمَ مَصَلَّی اللَّهُ عَلَیْهِ وَاٰلِهٖ وَنَبِّاٰنَ عَلَى الْقَادِیَانِ۔ ابراہیم  
 کی جگہ کو قبلہ بناؤ اور مصلیٰ ٹھہر اور ہم نے اُسے قادریان کے قریب نماز کیا ہے۔  
 اس الہام میں مزاں قادریان کو قبلہ قرار دیا ہے۔ معلوم ہے نماجا ہئے کہ  
 ابراہیم سے خود مرا ذکری ذات ہے۔ جیسا کہ مرا کے اس الہام سے ظاہر ہے  
 ۱۰ آخزمیں میں ایک ابراہیم (یعنی مرا صاحب) پیدا ہو گا اور ان فرقوں میں  
 وہ فرقہ نجات پائے گا۔ کہ اس ابراہیم کا پیسر دہو گا۔

۱۱۰۱) اسلامی شریعت میں جہاد فیامت تک بوقت ضرورت و شرائط فرض ہے  
 کتب علیکم الہ تعالیٰ (القرآن) جہاد تم پر زخم کیا گیا ہے۔ وفاتوا فی سبیل اللہ الذین یقاتلوكم  
 ولا تعتدوا انہی (القرآن) اور جنگ کرو اپنی کی راہ میں ان لوگوں سے جو تم سے جنگ کریں۔ یہ  
 اور ان کے علاوہ متعدد آیتیں فرضیت جہاد پر نص صریح ہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے  
 لَنْ يَرْجِعَ هَذَا الَّذِينَ قَاتَلُوكُمْ عَلَيْهِ عِصَابَةٌ مِّنَ الْمُسَاجِدِينَ حَتَّىٰ تَقُومُ السَّاعَةُ لَا مُشْكُرَةٌ مِّنَ الْأَوَّلِمْ (مُتَابِعِ الْأَوَّلِ)  
 لیکن مزاں کی شریعت میں جہاد مفسوخ ہے کیونکہ ایک خراب چیز ہے۔ چنانچہ مرا صاحب کہتے ہیں۔ یہ بت تو  
 بہت اچی ہے کہ گورنمنٹ برطانیہ کی مدد کی جائے اور جہاد کے خراب سُلْطَن کے خیال کو دلوں کے مذاہیں راجعت نہیں  
 خطبہ الہامیہ میں کہتے ہیں، "کافروں کے ساتھ لڑنا بھر حرام کیا لیا ہے" (ص ۲۵)۔  
 بطور مشتبہ از خدا رے اس مختصر مقابلہ میں مزاں شریعت کے صرف دس بنیادی اصول و احکام نقل  
 کئے گئے ہیں۔ جو سب مسلمانی عقائد و احکام کے معاویہ نہیں ہیں وہ واقعہ کی فہرست بڑی طویل ہے  
 جو اثر الدین کسی اور موقع پر پیش کی جائے گی۔

# مرزا قادیانی کے اقوالِ کُفُرِ سریہ اس کی تحریر و ن کے آئینہ میں

حضرت مولانا مفتی عبدالرحیم صنائیلچوڑی ص

پوری امتِ اسلامیہ کا متفق عقیدہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں  
بتوت کا سلسلہ آپ پر ختم کر دیا گیا ہے۔ آپ کے بعد کوئی نبی مبعوث نہ ہو گا۔ اور یہ  
عقیدہ قرآن و حدیث سے ایسے مکمل اور قطعی طریقہ پر ثابت ہے کہ اس میں ذرہ برابر  
شک و شبہ کی گنجائش نہیں ہے۔ قرآن مجید میں آپ کو خاتم النبیین کہا گیا ہے۔  
اور خود آپ صلی اللہ علیہ وسلم نے اپنے متعلق ارشاد فرمایا کہ سلسلہ بتوت مجھ  
پر ختم کر دیا گیا ہے۔ میں خاتم النبیین ہوں۔ اور اب میرے بعد کوئی نیا نبی اللہ کی  
طرف سے نہیں آئے گا۔ اسی لئے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد صدیق لاکبر  
رضی اللہ عنہ کے زمانہ خلافت سے لیکر آج تک پوری امت کا اس پر اجماع  
ہے کہ جس طرح وحید درست، قیامت و آخرت اور قرآن کے کلام اللہ ہجنے کا  
مُنکر، پیچگاہ نماز، روزہ، زکوٰۃ اور زحیج کا مُنکر مسلمان نہیں ہو سکتا۔ ایسا  
شخص کذب ہے، ملعون ہے، دائرہ اسلام سے قطعاً خارج ہے۔ اسلام سے  
اس کا کوئی تعلق نہیں ہے۔ اسی طرح جو شخص اس کی بتوت کو تسلیم کرے وہ بھی

مسلمان نہیں ہے اگر وہ پہلے سے مسلمان تھا۔ تو اس کو دائرہ اسلام سے خارج اور مرتد نہ ستر اور دیا جائے گا۔

است کی پوری تاریخ میں علامہ بھی ہوتا رہا ہے۔ سب سے پہلے حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ اور تمام صحابہ کرام رضوان اللہ علیہم اجمعین نے متعدد نبوت "سیدلہ کذاب" اور اس کے ملنے والوں کے متعلق یہی فیصلہ مصادر فرمایا۔ حالانکہ یہ بات حق تھے کہ وہ لوگ توحید و رسالت کے قائل تھے۔ ان کے یہاں اذان بھی ہوتی تھی۔ اور اذان میں اشہد ان لاء اللہ الآللہ اور اشہد آن محدث رسول اللہ بھی کہا جاتا تھا۔ فتح نبوت سے متعلق اسلام کا یہ بنیادی عقیدہ ہے۔

لیکن غلام احمد قادریانی نے اس بنیادی اور اجتماعی عقیدہ سے بغاوت کی ہے۔ اور اپنے لئے ایسے الفاظ کے ساتھ نبوت کا دعویٰ کیا ہے۔ کہ اس میں کسی طرح کی کوئی تاویل اور توجیہ کی گنجائش نہیں ہے اور اس کے معتقدین اس کو دیگر انبار علیہم الصلة والسلام کے مثل "نبی" کہتے ہیں اور اس پر ان کو بے حد اصرار بھی ہے۔ مرزا غلام احمد کے بیٹے مرزا بشیر الدین محمود نے "حقیقت النبوة"، ایک کتاب شائع کی تھی جس کا موصوع ہی مرزا غلام احمد قادریانی کی نبوت کو ثابت کرنا تھا اور اس کتاب میں مرزا صاحب کے نبوت کے دلائل خود مرزا غلام احمد قادریانی کی کتابوں سے پیش کئے گئے ہیں۔

اس کے علاوہ مرزا غلام احمد قادریانی نے اپنے لئے مسیحیت اور مددوت کا اتنی کثرت سے دعویٰ کیا ہے کہ اس کا انکار یا اس کی تاویل ناممکن ہے ان比亚 و کرام علیہم الصلة والسلام جو بالاجماع معصوم ہیں ان کی بہت سخت

تو ہیں کی ہے اور بہت سے مقامات پر اپنے کو انبیاء علیہم الصلوٰۃ والسلام سے افضل بلکہ تمام انبیاء کی روح بتایا ہے۔ نیز معمولات کا استہرا مرکب کیا ہے قرآن میں تحریف کی ہے۔ احادیث کی بے حرمتی کی ہے۔ وغیرہ وغیرہ

## دعویٰ نبوت و اقوال کفریہ اسکی تحریک کے آئینہ میں

(۱) خداودہ خدا ہے کہ جس نے اپنے رسول کو یعنی اس عاجز کو ہدایت اور دین حق اور تہذیب اخلاق کے ساتھ بھیجا (اربعین ص ۲۳۷)

(۲) میں رسول بھی ہوں۔ اور نبی بھی ہوں۔ راشتہاں ایک غلط کا اناکہ، مندرجہ حقیقتہ النبوة (۲۶۵)

(۳) اور میں اس خدا کی قسم کھا کر کھتا ہوں کہ جس کے ہاتھ میں میری جان ہے کہ اس نے مجھے بھیجا ہے اور اسی نے میرا نام بھی رکھا ہے۔ اور اسی نے مجھے میمع موعود کے نام سے پکارا ہے اور اس نے میری تصدیق کیلئے بڑے بڑے نشان فی ہر کائن ہیں جو تین لاکھ تک پہنچتے ہیں جن میں بطور نونہ کسی قدر اس کتاب میں لکھے گئے ہیں۔ (تمہارہ حقیقتہ الوجی ص ۲۵۶)

(۴) سچا خداودہ خدا ہے جس نے قادریان میں اپنے رسول بھیجا (دائع البدارسا ۱۵۵) میں خدا کے حکم کے موافق بھی ہوں (مرزا صاحب کا آخری خط مندرجہ اخبار طہ ۲۹۰۸ء)

(۵) ہمارا دعویٰ ہے کہ ہم رسول و نبی ہیں۔ (بدر ۵ رماضن ۱۹۰۸ء)

(۶) پس اس میں کیا خلک ہے کہ میری پیشین گوئیوں کے بعد دنیا میں زلزالوں اور دوسری آفات کا سلسہ شروع ہو جانا میری سچائی کیلئے ایک نشان ہے۔ یاد رہے کہ خدا کے رسول کی خواہ کسی حصہ میں میں تکذیب ہو مگر اس کی تکذیب کے

وقت دو سکر بھرم بھی پکڑے جاتے ہیں۔ (حقیقتہ الوجی ص ۱۶۲)

(۸) سخت عذاب بغیر بقی قائم ہونے کے آتا ہی نہیں جیسا کہ قرآن شریف میں .... اشتعالی فرماتا ہے۔ وَمَا كَتَمْعَذِي بَيْنَ حَتَّىٰ نَبْعَثُ رَسُولًا لِّهُرَبٍ کیا بات ہے کہ ایک طرف تو طاعون ملک کو کھاری ہے اور دوسری طرف ہمیت ناک زلزلے پھیا نہیں چھوڑتے۔ اے غافلتو تلاش کرو شاید تم میں کوئی خدا کی طرف سے بنی قائم ہو گیا ہے جس کی تم تکذیب کر رہے ہو (تجلیاتِ الہیہ ص ۹)

(۹) خدا نے نچاہا کہ اپنے رسول کو بغیر کوئی چھوڑے۔ (دافع البلا رض ۸)

(۱۰) تیسرا بات جو اس دھی سے ثابت ہوئی ہے وہ یہ ہے کہ خدا تعالیٰ بہرحال جب تک کہ طاعون دنیا میں رہے گو ستر برس رہے قادیانی کو اس کی خوفناک تباہی سے محفوظ رکھے گا۔ کیونکہ یہ اس کے رسول کا ثابت گاہ ہے۔

(دافع البلا رض ۱)

(۱۱) الہامات میں میری نسبت بار بار بیان کیا گیا ہے کہ یہ خدا کا فرستادہ، خدا کا مور، خدا کا امین۔ اور خدا کی طرف سے آیا ہے۔ جو کچھ کہتا ہے اس پر ایمان لاو۔ اور اس کا دشمن جنہی ہے۔ (انعام آنحضرت ص ۹)

(۱۲) انا ارسلناك احمد الى قومه فاعرضوا و قالوا كذا ب اشر رار عینه ص ۳

(۱۳) فکلسنی و نادانی و قال الى مُرْسَلِك الى قوم مفسدین و انت جاعلک للناس اماماً و انت مستخلفک اکراماً کما جرت سُنتی فی الاقلین - (انعام آنحضرت ص ۹)

(۱۴) اور میں جیسا کہ قرآن شریف کی آیات پر ایمان رکھتا ہوں ایسا ہی فرق ایک ذرہ کے خدا کی اس کھلی کھلی دھی پر ایمان لاتا ہوں جو مجھے ہوئی جس کی

تجانی اس کی متواتر نہیں سے مجھ پر کھل گئی ہے اور میں بیت اللہ میں کھرفے ہو کر یہ قسم کھا سکتا ہوں کہ وہ پاک دھی جو میرے اوپر نازل ہوتی ہے وہ اسی خدا کا کلام ہے۔ جس نے حضرت موسیٰؑ اور حضرت عیسیٰؑ اور حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر اپنا کلام نازل کیا تھا۔ میرے لئے زمین نے بھی گواہی دی اور آسمان نے بھی اسی طرح میرے لئے آسمان بھی بولا اور زمین بھی کہ میں خلیفۃ اللہ ہوں۔ مگر پیشین گوئیوں کے مطابق ضرور تھا کہ انکار بھی کیا جاتا۔

(ایک غلطی کا ازالہ، منقول از ضمیر حقیقت النبوة ص ۲۶)

۱۵) آپ (تعینی مرزا صاحب) بنی ہیں۔ اور خدا نے اور اس کے رسول نے انہی الفاظ میں آپ کو بنی کہا ہے۔ جس میں قرآن کریم اور احادیث میں پچھلے نبیوں کو بنی کہا گیا ہے۔ (حقیقت النبوة ص ۱۷)

۱۶) پس اس میں کیا شک ہے کہ حضرت سیح موعود قرآن کریم کے معنوں کی رو سے بھی بنی ہیں۔ اور لغت کے معنوں کی رو سے بھی بنی ہیں۔ (حقیقت النبوة ص ۱۸)

۱۷) پس شریعتِ اسلام بنی کے جو معنی کرتی ہے اس معنی کر حضرت صاحب ہرگز مجازی بنی نہیں ہیں بلکہ حقیقی بنی ہیں۔ (حقیقت النبوة ص ۱۹)

۱۸) بلکہ اُنہوں نے ہم بھی مرزا صاحب کو پہلے نبیوں کے مطابق مانتے ہیں۔ (حقیقت النبوة ص ۲۰)

## سیح موعود ہونے کا دعویٰ

حضرت علیہ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے متعلق ہمارا (تعینی اہل سنت والجماعت کا) عقیدہ یہ ہے کہ اللہ نے ان کو زندہ آسمان پر انھا لیا ہے اور قیامت کے قریب آپ تشریف لائیں گے۔ مرزا صاحب لکھتے ہیں کہ میرا بھی پہلے یہی عقیدہ تھا

مگر بعد میں ان کا خیال یہ ہو گیا کہ اللہ نے اس کو بذریعہ وحی یہ بتایا کہ  
یہ سراسر غلط خیال ہے کہ علیٰ آسمان پر زندہ ہیں اور کسی وقت وہ دُنیا  
میں دوبارہ آؤں گے بلکہ وہ سیع او ر علیٰ جو آنے والا تھا وہ خود تو ہی ہے  
تیرا ہی نام ابن مریم رکھا گیا ہے۔ اس سلسلہ میں خود مزاجی کا بیان ملاحظہ ہو  
اور میری آنکھیں اس وقت تک بالکل بند رہیں جب تک کہ خدا نے  
بار بار کھوں کر مجھے کون سمجھایا کہ علیٰ ابن مریم اس راستی تو فوت ہو چکا ہے اور وہ  
دالپس نہیں آئے گا۔ اس زمانہ اور اس امت کیلئے تو تو ہی علیٰ ابن مریم ہے۔

(براہین احمدیہ جلد بختم ص ۸۵)

## حضرت علیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام پر فضیلت کا دھوکی

پہلے تو مزاج اصحاب سیع موعود اور علیٰ ابن مریم ہی بنے تھے۔ لیکن پھر وہ آگے  
پڑھے اور انہوں نے حضرت علیٰ علیہ السلام پر اپنی فضیلت کا اعلان شروع  
کر دیا اُن کے بیٹے مرتضیٰ بشیر الدین نے مرتضیٰ کا یہ قول نقل کیا ہے۔

”میں سیع علیہ السلام کی خدائی کا مسنّکر ہوں ہاں بے شک وہ خدا کے  
نبیوں میں سے ایک بنی انتہا مگر مجھے خدا نے اس سے برتر مرتبہ عطا کیا ہے۔“

(تبیینہ ہدایت ص ۱۲۹)

”ادر دیکھو آج تم میں سے ایک ہے جو اس سیع سے ٹھہکرے ہے۔“  
(دافتہ المبلار ص ۱۲۷)

مرزا جی کا درج ذیل شعر بہت مشہور ہے۔

ابن مریم کے ذکر کو جھوڑو نہیں اس سے ٹھہکر کر غلام احمد ہے۔  
(معاذ اللہ) (دافتہ المبلار ص ۱۲۷)

مزاجی کا دوسرा شعر ہے :-

مریم عیسیٰ نے دی تھی حسن عیسیٰ کو شفا  
میری مریم سے شفا پائے گا ہر ملک دیار (دوسرا شیخ،

- حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی توبہ:-

”ہاں آپ کو (یعنی حضرت عیسیٰ) کو گالیاں دینے اور بزرگانی کی اکثر عادت تھی۔ ادنیٰ ادنیٰ بات میں غصہ آ جاتا تھا۔ اپنے نفس کو جذبات سے روک نہیں سکتے تھے۔

(ضمیر انجام آخر - حاشیہ ص ۵)

یہ بھی یاد رہے کہ آپ کو کس قدر محبوب ہونے کی عادت تھی“ (استغفار اٹھ)

(ضمیر انجام آخر - حاشیہ ص ۵)

”عیسائیوں نے بہت سے آپ کے معجزات لکھے ہیں۔ مگر حقیقت یہ ہے کہ آپ سے کوئی معجزہ نہیں ہوا“ (ضمیر انجام آخر - حاشیہ ص ۵)

”سیح کی راست بازی اپنے زمانہ میں دوسرے راست بازوں سے بڑھ کر ثابت نہیں ہوتی بلکہ بھی بھی کو اس پر ایک فضیلت ہے کیونکہ وہ شراب نہیں پینتا تھا۔ اور کبھی نہیں سن لگایا کہ کسی فاحشہ عورت نے آکر اپنی کمائلی کے مال سے اس کے سر پر عطر ملا تھا یا ہاتھوں اور سر کے بالوں سے اس کے بدن کو چھوتا تھا۔ یا کوئی لے تھتی جوان عورت اس کی خدمت کرتی تھی اسی وجہ سے خدا نے فترانِ کریم میں بھی کا نام حصور رکھا مگر سیح کا یہ نام نہیں رکھا۔ کیونکہ ایسے تھے اس نام کے رکھنے سے مانع تھے“

(ازارِ ادہام حصہ اول ص ۱۵۸)

## حضرت علیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے معجزات کی نسبت مرزا جی کے خیالات

کچھ تجھ نہیں کرنا چاہئے کہ حضرت سیع نے اپنے دادا سیمان کی طرح اس وقت کے مخالفین کو یہ عقلی معجزہ دکھلایا ہوا اور ایسا معجزہ دکھانا عقل سے بعید بھی نہیں کیونکہ حال کے زمانہ میں بھی دیکھا جاتا ہے کہ اکثر صنائع ایسی ایسی چڑیاں بنالیتے ہیں کہ وہ بولتی بھی ہیں اور دم بھی ہلاتی ہیں۔ اور میں نے سُنا ہے کہ کل کے ذریعہ سے بعض چڑیاں پرواز بھی کرتی ہیں، (ازالہ ادمام حصہ اول ص ۲۰۳)

کچھ تجھ کی جگہ نہیں کہ خدا تعالیٰ نے حضرت سیع کو عقلی طور سے ایسے طریق پر اطلاع دی ہو جو ایک ملن کا کھلونا کسی کھل کے دبانے یا کسی پھونک کے مارنے سے کسی طور پر ایسا پرواز کرتا ہو جیسا پرنده پرواز کرتا ہے۔ یا اگر پروار نہیں تو پیروں سے چلتا ہو۔ کیونکہ حضرت سیع ابن مریم اپنے باپ یوسف کے ساتھ باہمیں برس کی مدت تک بخاری کا کام بھی کرتے رہے ہیں اور مظاہر ہے کہ بڑھی کا کام درحقیقت ایسا کام ہے جس میں کلوں کے ایجاد کرنے اور طرح طرح کی منتوں کے بنانے میں عقل تیز ہو جاتی ہے، (توضیح المرام ص ۹)

اس حوالہ میں خط کشیدہ عبارت پر غور کیجئے! حضرت مریم اور حضرت علیٰ پر کس قدر رحمیت بہتان لگایا ہے۔ قرآن مجید کی بیان کی ہوئی اس حقیقت پر تمام اہل سلام کو بلا کسی شک و شبیکے ایمان ہے کہ اشرفت اپنی قدرت کا مدد سے حضرت علیٰ علیہ السلام کو بلا کسی شخص کی وساطت کے امر "مگن" سے پیدا فرمایا تھا۔ حضرت مریم عفیفہ اور پاکدار من تھیں آپ کا کسی شخص سے تعلق قائم نہیں

ہوا تھا۔ قرآن پاک کی اس صریح دعا ہت کے باوجود مرزا غلام احمد قادریانی نے کہس قدر غلط بات لکھی ہے۔ اس کی یہ بات فتنہ آن کے بالکل خلاف ہے۔ اور قرآن کا انکار ہے۔ اس کے باوجود اس کو مسلمان سمجھنا اور اس کے متبیعین کا اپنے کو مسلمان کہنا کیسے صحیح ہو سکتا ہے؟

ادائیں میں میرا بھی یہی عقیدہ تھا کہ مجھے کو مسیح ابن مریم سے کیا نسبت ہے وہ بنی ہے اور خدا کے بزرگ مقربین میں سے ہے اور اگر کوئی امر میری فضیلت کی نسبت ظاہر ہوتا تو میں اس کو جزوی خصیلت قرار دیتا تھا۔ مگر بعد میں جو خدا کی وحی بارش کی طرح میرے پر نازل ہوئی اس نے مجھے اس عقیدہ پر قائم نہ رہنے دیا اور صریح طور پر بنی کا خطاب مجھے دیا گیا۔ (حقیقتہ الوجی ص ۱۳۸)

اس امر میں کیا شک ہے کہ حضرت مسیح علیہ الصلوٰۃ والسلام کو وہ فطری طاقتیں نہیں دی گئیں جو مجھے دی گئیں کیونکہ وہ ایک خاص قوم کیلئے آئے تھے اور اگر وہ میری جگہ ہوتے تو اپنی اس فطرت کی وجہ سے وہ کام انجام نہ دے سکتے جو خدا مجھے انجام دینے کی قوت دی۔ وہذا تحدیث نعمۃ اللہ ولا ذخر

(حقیقتہ الوجی ص ۱۳۹)

### حضرت یوسف علیہ الصلوٰۃ والسلام پر فضیلت کا فتویٰ

«بس اس امت کا یوسف یعنی یہ عاجز اسرائیل یوسف سے بڑھ کر ہے کیونکہ یہ عاجز قید کی دعا کر کے بھی قید سے بچا لیا گیا مگر یوسف بن یعقوب قید میں ڈالا گیا،

(براہین احمدیہ جلد چھمٹ)

### میں سب کچھ ہوں

مرزا صاحب کا دعویٰ یہ تھا کہ میں تمام نبیوں کی روح اور ان کا خلاصہ ہوں۔

میری ہستی میں تمام انبیاء سمائے ہوئے ہیں۔ چنانچہ اس نے لکھا ہے۔

”میں خدا کے دفتر میں صرف عیینی بن مریم کے نام سے موسم نہیں بلکہ اور بھی  
میرے نام ہیں۔ میں آدم ہوں، میں فوح ہوں، میں ابراہیم ہوں، میں اسحاق  
ہوں۔ میں میعقوب ہوں۔ میں اسماعیل ہوں۔ میں موسیٰ ہوں، میں داؤد ہوں، میں  
عیینی بن مریم ہوں۔ میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہوں۔ ... سو خود رہے کہ ہر بھی  
کی شان بھر میں پائی جائے“ (تفہم حقیقتہ الوجی ص ۸۵)

## معجزات کی کثرت

جب مرزاجی نے پیغمبری اور نبوت کا دعویٰ کیا تو معجزات کا دعویٰ بھی لازم تھا  
چنانچہ انھوں نے معجزات کا دعویٰ بھی معمولی انداز سے نہیں کیا بلکہ انشہ کے تمام  
نبیوں کے معجزات کے معاملہ میں مرزاجی نے اپنے مقابلہ میں بہت تیکھے چھوڑ  
دیا۔ چنانچہ لکھا ہے۔

”اشرنے اس بات کو ثابت کرنے کیلئے کہ میں اس کی طرف سے ہوں اس  
قدر نشان دکھلاتے ہیں کہ اگر وہ ہزار بھی پر بھی تقسیم کئے جائیں تو ان کی بھی  
ان سے بیوت ثابت ہو سکتی ہے“ (چشمہ معرفت ص ۲۱۶)

”ہاں اگر یہ اعتراض ہو کہ اس جگہ وہ معجزات کہاں ہیں تو میں صرف یہی جواب  
نہیں دوں“ کہ میں معجزات دکھلا سکتا ہوں بلکہ خات تعالیٰ کے فضل دکرم سے  
میرا جواب یہ ہے کہ اس نے میرا دعویٰ ثابت کرنے کے لئے اس قدر معجزات  
دکھائے ہیں کہ بہت ہی کم بھی ایسے آئے ہیں جسھوں نے اس قدر معجزات  
دکھائے ہوں بلکہ سچے تو یہ ہے کہ اس نے اس قدر معجزات کا دریارواں کر دیا  
ہے کہ باستثناء ہمارے بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے باقی تمام انبیاء علیہم السلام  
میں ان کا ثبوت اس کثرت کے ساتھ قطعی اور یقینی طور پر مکال ہے اور خدا نے اپنی

محبت پوری کر دی ہے اب چاہے کوئی قبول کرے یا نہ کرے  
 (تتمہ حقیقتہ الوجی ص ۱۳۷)

”اور خدا تعالیٰ میرے لئے اس کثرت سے نشان دکھلارہا ہے کہ اگر فوج“  
 کے زمانہ میں وہ نشان دکھلاتے تے تو وہ لوگ غرق نہ ہوتے“  
 (تتمہ حقیقتہ الوجی ص ۱۳۸)

”ان چند سطروں میں جو پیشین گوئیاں ہیں وہ اس قدر نشانوں پر مشتمل ہیں  
 جو دس لاکھ سے زیادہ ہوں گے اور نشان بھی ایسے کھلے کھلے ہیں جو اول درجہ پر  
 فائز ہیں۔“ (براہین احمدیہ ص ۵۶ حصہ بخیم)

”اگر بہت ہی سخت گیری اور زیادہ سے زیادہ احتیاط سے بھی ان کا شمار  
 کیا جائے تو بھای نشان جو ظاہر ہوئے دس لاکھ سے زیادہ ہوں گے۔“  
 (براہین احمدیہ ص ۵۶ حصہ بخیم)

## احادیث کے متعلق مرزا جاتی کا خیال

ہم اس کے جواب میں خدا کی نسم کا کہر بیان کرتے ہیں کہ میرے اس  
 دعویٰ کی حدیث بنیاد نہیں بلکہ قرآن اور دحی جو میرے پر نازل ہوئی ہاں تائیدی  
 طور پر ہم حدیثیں بھی پیش کرتے ہیں جو قرآن شریف کے مطابق ہیں اور میری  
 دحی کی معارضن نہیں اور دوسری حدیثیوں کو ہم رذی کی طرف پھینک دیتے ہیں۔“  
 (از انک ادیام ص ۳۱۱ - ۳۱۲)

مرزا غلام احمد قادریانی کے اقوالِ کفر میں سے چند اقوالِ کفر یہ بطور نمونہ نقل  
 کئے گئے۔ ان اقوال سے صراحت یہ ثابت ہو رہا ہے کہ وہ نبوت کا مدعی ہے  
 اور اس کے معتقدین بھی اس کی نبوت کے قائل ہیں۔ ہذا غلام احمد قادریانی قطبی  
 طور پر اسلام سے خارج ہے اور اس کے متبوعین بھی جو اس کی نبوت کو تسلیم

کرتے ہیں یا دعویٰ بنت کے باوجود اُسے دائرة اسلام میں سمجھتے ہیں وہ لوگ  
بھی قلعی طور پر کافر، مرتد، اور خارج ازا اسلام ہیں۔

**علمی لطیفہ**:- موقع کی مناسبت سے ایک علمی لطیفہ ذہن میں آیا۔ رنگون  
میں خواجہ کمال الدین قادریانی پہنچا ٹاچالاک اور چالباز تھا اس نے اہل رنگون کے  
سامنے اپنے اسلام کا دعویٰ کیا اور کہا کہ ہم غلام احمد قادیانی کو بنی نہیں مانتے اور  
یہ بات قسمیہ کہتا۔ جیسا کہ بہت سے قادریانی خصوصاً لا ہوری کہتے ہیں خواجہ نخواہ  
ہم کو بدنام کیا جاتا ہے حالانکہ ہم پکے مسلمان ہیں۔ قرآن کو مانتے ہیں حضور اکرم  
صلی اللہ علیہ وسلم کو ائمہ کا سپا رسول سمجھتے ہیں عوام اس کی باتوں میں آگئے۔ اس  
کی تقریریں ہونے لگیں بہت سے مقامات پر نماز بھی پڑھائی، جمعہ تک پڑھایا  
رنگون کے ذمہ دار بہت کفر مذند تھے کہ عوام کو لیں طرح اس فتنہ سے محفوظاً رکھیں عدم  
میں دن بدن اس کو مقبولیت حاصل ہو رہی ہے مقامی علماء سے اسکی گفتگو ہی  
ہوئی مگر اپنی چالبازی کی وجہ سے اپنی اصلاحیت ظاہر نہ ہونے دیتا۔ مشورہ کر کے  
یہ طے پایا کہ امام اہل سنت حضرت مولانا عبد الشکور لکھنؤی صاحب کو مددو کیا  
جائے۔ پنا پنچہ تار دیدیا گیا اور وہاں اس کی شہرت بھی ہو گئی کہ بہت جلد  
مولانا عبد الشکور صاحب تشریف لائیں وہ اس سے گفتگو کریں گے۔ خواجہ کمال الدین  
نے جب مولانا کا نام سنات تو راه فرار اختیار کرنے میں ہی اپنی عائینت دیکھی چنانچہ  
وہ مولانا کے دہاں پہنچنے سے پہلے پہلے چلا گیا۔ مولانا تشریف لے گئے۔ مولانا کی  
تقریریں ہوئیں۔ عوام انس کو حقیقت سے خبردار کیا اور ذمہ داروں کی ایک محفل  
میں فرمایا کہ آپ حضرات نے غور فرمایا کہ وہ کیوں یہاں سے چلا گیا! دراصل وجہ  
یہ تھی کہ وہ سمجھ گیا ہو گا کہ میں اس سے یہ سوال کروں گا۔ کہ تو مزاغلام احمد  
قادیانی کی بنت کا قائل نہیں مگر تو اسے مسلمان سمجھتا ہے یا کافر؟ اس کا جواب

اس کے پاس نہیں تھا۔ جو بھی جواب دیتا پکڑا جاتا۔ وہ مرزا صاحب کو کسی حال میں  
کافر تو کہ نہیں سکتا تھا۔ اگر مسلمان کہتا تو اس پر بھی اس کی گرفت ہوتی  
کہ جو شخص مددگی نبوت ہو دے کسی حال میں مسلمان نہیں رہ سکتا۔ ایسے  
آدمی کو مسلمان سمجھنا خود کفر ہے۔ میں اس سے بھی سوال کرتا اور انشا اشر  
اسی ایک سوال پر وہ لا جواب ہو جاتا۔ اور اس کا راز فاش ہو جاتا۔ یہ سوال آپ  
لوگوں کے ذہن میں نہیں آیا۔ اس لئے آپ لوگ پریشان رہے۔

---

# مرزا غلام احمد قادریانی کے تیسرا جھوٹ

مولانا مامحمد یوسف صاحب مدد ہیا نویں

اللَّهُمَّ إِنِّي أَخْرُجُكَ إِلَى الْحَمْدِ - أَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادَةِ الَّذِينَ أَصْطَفَاهُمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ - مَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ

مرزا غلام احمد قادریانی کے دعووں کی علمائے امت نے ہر پہلو سے قلعی کھوں دی ہے۔ اور کوئی پہلو تشدید نہیں چھوڑا۔ انبیاء کرام علیہم السلام اور ان کے پیغمبر وارثوں کا بنیادی رصف صدق و راست گفتاری ہے۔ بنی کی زبان پر کبھی خلاف واقعہ بات آئی نہیں سکتی۔ اور جو شخص جھوٹ کا عادی ہو وہ بنی تو کجا ایک شریف آدمی کہلانے کا بھی مستحق نہیں۔

جو لوگ نبوت و رسالت یا کوہ دیت و مہد دیت کے جھوٹے دعوے کرتے ہیں حق تعالیٰ ان کی ذات و رسوائی کے لئے ان کا جھوٹ خود ان ہی کی زبان کھوں دیتے ہیں۔ شیخ علی قاریؒ "شرح فقہ اکبر" میں لکھتے ہیں،

مَا مِنْ أَحَدٍ أَدْعَى النَّبِيَّةَ مِنْ جَهَنَّمَ لَوْكُونَ مِنْ سَيِّدِنَا جَهَنَّمَ  
الَّذِي أَبْيَنَ إِلَى وَقْدَ ظَهَرَ عَلَيْهِ  
مِنَ الْجَهَلِ وَالْكَذَبِ لَمْنَ لَهُ  
أَدْنَى تَمَيِّزَنِ، بَلْ وَقْدَ قَبِيلَ:  
مَا أَسْتَأْنِدُ سَرِيرَ الْأَنْظَهَرِ  
اللَّهُ عَلَى صِفَاتِ دِجَهَبِهِ وَ

اللَّهُمَّ إِنِّي أَخْرُجُكَ إِلَى الْحَمْدِ - أَلْحَمْدُ لِلَّهِ وَسَلَامٌ عَلَى عِبَادَةِ الَّذِينَ أَصْطَفَاهُمْ مِنْ أَنفُسِهِمْ - مَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ خَيْرًا يَرَهُ وَمَنْ يَعْمَلْ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرًّا يَرَهُ

کاد عویٰ کیا۔ انش تعالیٰ نے معمولی عقل و تمیز کے شخص پر بھی اس کا جہل و کذب واضح کر دیا۔ بلکہ کہا گیا ہے کہ جس نے بھی اپنے دل میں کوئی بات پھیپاٹی لئی تھی تعالیٰ نے اس کے چہ ستر پر اور زبان کی گفتگو

فلصلات لسانہ (ص ۳۷) میں اس کو ظاہر کر کے چھوڑا۔ راقم الحروف نے مرزا غلام احمد فادیانی کی کتابوں کا مطالعہ کیا تو اس نتیجہ پر سینپا کہ مرزا کی تحریر میں سچائی اور راستی کا تلاش کرنا اکارعبث ہے جو بڑے جھوٹے بھی کبھی سچی بات کہ دیتے ہیں۔ لیکن مرزا نے گویا قسم کھاکھی ہے کہ وہ کفر طبیب بھی پڑھے گا تو اس میں اپنے جھوٹ کی آمیزش ضرور کرے گا۔ پیش تقاریب میں بطور نور مجددؒ نیشن تبیوٹ ذکر کئے گئے ہیں۔ وس آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر دس حق تعالیٰ مختاران پر۔ اور دس حضرت علیہ السلام پر

## آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذاتِ گرامی پر مرزا کے وسن جھوٹ

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف کسی غلط بات کو منسوب کرنا خبیث ترین گناہ کبیرہ ہے۔ احادیث متواترہ میں اس پر دوزخ کی دعید آئی ہے۔ اور جس شخص کے بارے میں معلوم ہو جائے کہ اس نے ایک بات بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی طرف منسوب کی ہے وہ مفتری اور کذاب ہے۔ اور اس کی کوئی بات اور کوئی روایت لاائق اعتماد نہیں رہتی۔ — مرزا غلام احمد فادیانی اس معاملہ میں نہایت بے باک اور حبری تھا۔ وہ بات بات میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر افراط پر واڑی کرنے کا عادی تھا۔ یہاں اس کی دس مشاہیں پیش کرتا ہوں۔

۱۔ ”انبیاء رکذ شستہ کے کشوں نے اس بات پر مہر لگادی ہے کہ وہ رسیع موعود (چودھویں صدی کے سر پر ہو گا۔ اور نیز یہ کہ پنجاب میں ہو گا“

(اربعین ج ۲ ص ۲۳)

انبیاء رکذ شستہ کی تعداد کم دبیش ہے۔ ان کی طرف مرزا نے دو باتیں منسوب

کی میں مسیح کا وجود ہوی صدی کے سر پر آنا، اور پنجاب میں آنا۔ اور یہ نسبت خاص جھوٹ ہے۔ اس طرح مرزا نے صرف ایک نقرہ میں ڈھانی لاکھ جھوٹ جمع کرنے کا ریکارڈ قائم کیا ہے۔

فروٹ ۱۔ پہلے ایڈیشن میں انپیار گذشتہ کا لفظ تھا۔ بعد میں اس کی جگہ "اولسار گذشتہ" کا لفظ کر دیا گیا، اس تحریف کے بعد بھی جھوٹ کی سننگینی میں کچھ کم نہیں ہوتی۔

۲۔ مسیح موعود کی نسبت تو آثار میں یہ لکھا ہے کہ علماء اس کو قبول نہیں کریں گے ॥ (رضیمہ برآ ہیں پنجم ص ۱۸۶) آثار کا لفظ کم از کم دو میں احادیث پر بولا جاتا ہے۔ حالانکہ یہ مضمون کسی حدیث میں نہیں۔

۳۔ ایسا ہی احادیث صحیح میں آیا تھا کہ وہ مسیح موعود (صلی اللہ علیہ وسلم) کے سر پر آئیگا۔ اور چودہ ہویں کام بعد دن ہو گا۔۔۔۔۔ اور لکھا تھا کہ وہ اپنی پیدائش کی رو سے دو صد یوں میں اشتراک رکھے گا۔ اور دونام پائے گا۔ اور اس کی پیدائش دو خاندانوں سے اشتراک رکھے گی۔ اور جو تھی دو گونہ صفت یہ کہ اس کی پیدائش میں بھی جوڑے کے طور پر پیدا ہو گا۔ سو یہ سب نشانیاں ظاہر ہو گئیں ॥ (رضیمہ برآ ہیں پنجم ص ۱۸۸)

اس نقرہ میں مرزا نے چھ باتیں احادیث صحیح کی طرف منسوب کی ہیں۔ حالانکہ ان میں سے ایک بات بھی کسی حدیث صحیح "میں نہیں آئی۔ اس لئے اس نظرے میں انھارہ جھوٹ ہوتے۔"

۴۔ ایک مرتبہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم سے دوسرے ملکوں کے انپیار کی نسبت سوال کیا گیا تو آپ نے یہی فرمایا کہ ہر ملک میں اشور تعالیٰ کے بنی گذرے ہیں

اور فرمایا کہ "کان فی الہند نبیا اسود اللون اسمه کاھنَا" یعنی  
ہند میں ایک بھی گزر اجو سیاہ رنگ کا تھا اور نام اس کا کاہن تھا یعنی  
کہنیا جس کو کرشن کہتے ہیں" (ضیغم حشمتہ معرفت ص ۱)

مرزا کی ذکر کردہ حدیث کسی کتاب موجود نہیں۔ اس لئے یہ خالص افترا ہے۔  
ظالم کو عربی کی صحیح عبارت بھی نہ بنائی آئی: "سیاہ رنگ" شاید اپنی تصویر دیکھ  
کر پیدا آگئی۔

۵ — اور آپ سے پوچھا گیا کہ زبان پارسی میں بھی کبھی خدا نے کلام  
کیا ہے تو فرمایا کہ ہاں خدا کلام زبان پارسی میں بھی اتراء ہے جیسا کہ  
وہ اس زبان میں فرماتا ہے۔

"ای مشت خاک را گر نجشم چ کنم"

(ضیغم حشمتہ معرفت ص ۱۰)

یہ ضمنوں بھی کسی حدیث میں نہیں۔ خالص جھوٹ اور افترا ہے۔

۶ — آخر حضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا ہے کہ جب کسی شہر میں وبا نازل ہو  
تو اس شہر کے لوگوں کو چاہئے کہ بلا توقف اس شہر کو چھوڑ دیں۔

(اشتہار مرید دل کیلئے ہدایت موڑخہ ۱۲ اگست ۱۹۸۶ء)

وابکی جگہ کو بلا توقف چھوڑ دینے کا حکم کسی حدیث میں نہیں۔ یہ خالص مرزا کی جھوٹ  
ہے۔ بلکہ اس کے برعکس حکم ہے کہ اس جگہ کو نہ چھوڑا جائے۔ "وَإِذَا دَعَ بَارِض  
وَأَنْتَمْ بَهَا فَلَا تَخْرُجُوا فَرَّا مَنْهُ" (متفق علیہ، مشکوٰۃ ۱۳۵)

— افسوس ہے کہ وہ حدیث بھی اس زمانے میں پوری ہوئی جس میں لکھا  
تھا کہ مسیح کے زمانے کے علماء ان سب لوگوں سے بذریوں گے جوز میں پر  
رہتے ہیں۔

(المجاز احمدی ص ۱۳)

میسح کے زمانے کے علماء کے بارے میں یہ بات ہرگز نہیں فرمائی گئی۔ یہ ایک طرف آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر افترا ہے۔ اور دوسری طرف علمائے امت پر ضرر کے بہتان ہے۔

۸۔ چونکہ حدیث صحیح میں آچکا ہے کہ مهدی موعود کے پاس ایک کتاب چھپی ہوئی ہو گئی جس میں اس کے تین سوتیرہ اصحاب کا نام درج ہو گا اسلئے یہ بیان کرنا ضروری ہے کہ وہ پیش گئی آج پوری ہو گئی۔  
(ضمیمه انعام آخر ص ۲۰)

”چھپی ہوئی کتاب“ کا مضمون کسی ”صحیح حدیث“ میں نہیں ہے۔ لطف یہ ہے کہ مرزا نے اپنے ۳۱۳ اصحاب کے جو نام ازالہ اور ہام میں لکھے تھے۔ ان میں سے کئی مرزا کی صحابیت سے نکل گئے۔ اس لئے یہ جھوٹی روایت بھی اس کی جھوٹی روایت پر راست نہ آتی۔

۹۔ مگر ضرور تھا کہ وہ مجھے کافر کہتے اور میرا نام دجال رکھتے کیونکہ احادیث صحیحہ میں پہلے سے یہ فرمایا تھا کہ اس مهدی کو کافر ٹھہرایا جائیگا اور اس وقت کے شریر مولیٰ اس کو کافر کہیں گے اور ایسا جوش دکھلائیں گے کہ اگر ممکن ہتا تو اس کو قتل کر ڈالتے۔  
(ضمیمه انعام آخر ص ۳۸)

اس عبارت میں تین باتیں ”احادیث صحیحہ“ کے حوالے سے کہی گئی ہیں۔ اور یہ تینوں جھوٹ ہیں۔ اس لئے اس عبارت میں فوجھوٹ ہونے۔

۱۰۔ ”بہت سی حدیثوں سے ثابت ہو گیا کہ بنی آدم کی عمر سات ہزار برس ہے اور آخری آدم پہلے آدم کی طرز پر الگ ششم کے آخر میں جو روز ششم کے حکم میں ہے پیدا ہونے والا ہے“ (ازالہ ادیام ص ۶۹۶)

آخری آدم کا افسانہ کسی حدیث میں نہیں آتا۔ اس لئے یہ بھی خالص جھوٹ ہے۔ دُنیا کی عمر کے پارے میں بعض روایات آتی ہیں۔ مگر وہ روایات ضعیف ہیں۔ اور محمد بنین نے ان کو ”ابین الکذب“ سے تعبیر کیا ہے۔  
 (موضوعات بکیر: ص ۱۶۲)

## افتراء علی اللہ کی دش مثالیں

۱۔ سورة مریم میں صریح طور پر بیان کیا گیا ہے کہ بعض افراد اس امت کا نام مریم رکھا گیا ہے۔ اور پھر پوری اتباع شریعت کی وجہ سے اس مریم میں خدا تعالیٰ کی طرف سے روح پھونکی گئی اور رُوح پھونکنے کے بعد اس مریم سے عیسیٰ پیدا ہو گیا اور اسی بنا پر خدا تعالیٰ نے میرانام عیسیٰ بن مریم رکھا۔ (ضیمہ براہین بخجم ص ۱۸۹)

سورہ تحریم سب کے سامنے موجود ہے۔ مرا زانے صریح طور پر ”جن انور کا سورہ تحریم میں بیان کیا جانا ذکر کیا ہے؟ کیا یہ صریح افتراء علی اللہ نہیں۔“

۲۔ لیکن سیج کی راستبازی اپنے زمانے میں دوسرا راست بازوں سے بڑھ کر ثابت نہیں ہوتی بلکہ عینی بنی کو اس پر (یعنی عیسیٰ علیہ السلام پر) ایک فضیلت ہے۔ کیونکہ وہ شراب پیتا تھا اور کبھی سنا گیا کہ کسی فاحشہ عورت نے آگر اپنی کمائی کے ماں سے اس کے سر پر عظر ملا تھا یا انھوں یا اپنے سر کے بالوں سے اس کے بدن چھوڑا تھا یا کوئی اپنے تعلق جوان عورت اس کی خدمت کرتی تھی۔ اسی وجہ سے قرآن نے عینی کا نام حصور رکھا مگر سیج کا نام نہ رکھا۔ کیونکہ ایسے قہکھے اس نام رکھنے سے مانع تھے۔ (دلفن البلاء آخری صفحہ)

حضرات انبیاء و کرام کی طرف فواہش کا منسوب کرنا کھفر ہے۔ مرتضیٰ قادیانی ایسے  
تفہم کے حضرت علیہ السلام کی طرف منسوب کرتا ہے۔ اور ایسے کھفر تک کے  
لئے قرآن کریم کے لفظ "حضور" کا حوالہ دیتا ہے۔ یعنی انتہائی کے نزدیک  
نحوہ بالآخر حضرت علیہ السلام ان تصویں میں ملوث تھے۔ یہ حضرت علیہ السلام  
پر بہتان بھی ہے اور افترا اعلیٰ انتہائی۔

س۔ اور اس عاجز کو خدا تعالیٰ نے آدم مقرر کر کے بھیجا اور ضرور تھا کہ وہ ابن مریم جس کا انجیل اور فرقان میں آدم بھی نام رکھا گیا ہے۔<sup>۱۷</sup>  
 (از الراء و دال مص ۶۹۶)

یہ کہنا کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا نام قرآن کریم میں آدم رکھا گیا ہے خالص تجویز ہے۔ اور اس مضمون کو الجیل سے منسوب کرنا دوسرے اجھوٹ ہے۔ اور یہ کہنا کہ مرزا کو اشتراکی نے آدم مقرر کر کے بھیجا ہے۔ تیسرا جھوٹ ہے۔ نہ — اور مجھے بتلا یا گیا کہ تیری خبر قرآن و حدیث میں موجود ہے اور تو کہی اس آیت کا مصداق ہے کہ ہو الذی ارسّل رسولہ ..... کلڑ  
 (اعجاز احمد ص ۲۷)

کون نہیں جانتا کہ اس آیت کریمہ کا مصدقاق آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی ہے۔ پس یہ کہنا کہ تیری بخرب قرآن میں ہے ایک جھوٹ۔ حدیث میں ہے دوسرا جھوٹ، اور مرزا اس آیت کا مصدقاق ہے تیسرا جھوٹ۔ اور ان تمام باتوں کو مجھے بتلایا گیا ہے، مگر اللہ تعالیٰ کی طرف منسوب بدترین افتراء علی اللہ ہے ۵۔ فادیان میں خدا تعالیٰ کی طرف سے اس عاجز کا ظاہر ہونا الہامی نوشتوں میں بطور پیش گوئی پہنچے سے لکھا گیا تھا۔  
 (راز اللہ اولام صلی اللہ علیہ وسلم کی حاشیہ)

یہ بھی سفید جھوٹ اور افتراء علی اثر ہے

۶۔ لیکن ضرور تھا کہ قرآن شریف کی وہ پیشین گوئیاں پوری ہوتیں جسیں میں لکھا گیا تھا کہ میع موعود جب طاہر ہو گا تو (۱) اسلامی علماء کے ہاتھ سے دُکھ اٹھائے گا (۲) وہ اسکو کافر قرار دیں گے (۳) اور اس کو قتل کرنے کے فتوے دئے جائیں گے (۴) اور اس کی سخت توبہ ہو گی (۵) اور اس کو اسلام سے خارج اور دین کا تباہ کرنے والا خیال کیا جائے گا۔ (اربعین ع ۳ ص ۷)

ان چھ باتوں کو قرآن کریم کی پیش گوئیاں قرار دینا سفید جھوٹ اور افتراء علی اثر ہے۔

۷۔ پھر خدا نے کریم جل شانہ نے مجھے بشارت دے کر کہا کہ تیرا گھر برکت سے بھرے گا۔ اور میں اپنی نعمتیں تجھ پر پوری کر دیں گا۔ اور خواتینِ مبارک سے جن میں سے تو بعض کو اس کے بعد پائے گا تیری نسل بہت ہو گی۔ راشتہار ۲۰ فروری ۱۸۸۷ء

اس اشتہار کے بعد مرزا کے عقد میں کوئی خاتون نہیں آئی۔ نسل کیسے جلتی؟ اس لئے اس فقرے میں اشتہار کی طرف بحث بشارت منسوب کی گئی ہے۔ یہ دروغ بے فروغ اور افتراء خالص ہے۔

۸۔ "الہام بکر و شیب" یعنی خدا تعالیٰ کا ارادہ ہے کہ وہ ذرائع تیں بیرے نکاح میں لائے گا۔ ایک بکر ہو گی اور دوسرا بیوہ۔ چنانچہ یہ الہام جو بکر کے متعلق تھا پورا ہو گیا۔ اور بیوہ کے الہام کی انتظار ہے۔

(تریاق القلوب ص ۳)

مرزا کے نکاح میں کوئی شیب نہیں آئی۔ محمدی بلیم کے بیوہ ہونے کے انتظار

میں ساری عمل کٹ گئی۔ مگر وہ بیوہ نہ ہوئی۔ اس کے تکروشیب، "کا الہام محض افرا  
علی الشرت ثابت ہوا۔

۹۔ "شاید چار ماہ کا غرمه ہو اکہ اس غاجز زیر ظاہر ہو گیا تھا کہ ایک  
فرزند قوی الطاقتین کا اہل النطاہ رہ والباطن تم کو عطا کیا جائے گا۔ سو  
اس کا نام بشیر ہو گا۔.... اب زیادہ تر الہام اس بات پر ہور ہے ہیں  
کہ عنقریب ایک نکاح تمہیں کرنا پڑے گا۔ اور جناب الہی میں یہ بات  
قرار پا چکی ہے کہ ایک پارسا طبع اور نیک سیرت الہمہ تمہیں عطا ہوگی  
وہ صاحب اولاد ہوگی"۔ (مکتوباتِ احمدیہ جلدہ مکتوبات)

یہ سارا مضمون سفید جھوٹ ثابت ہوا۔

۱۰۔ اس خدائے قادر دیکھ مطلق نے مجھے فرمایا کہ اس شفس (احمد بیگ)  
کی دختر کلاں (محترمہ محمدی بیگم مرحومہ) کے لئے سلسہ جنبانی کران  
دنوں جو زیادہ تصریح کیلئے بار بار توجہ کی گئی تو معلوم ہوا کہ خدا تعالیٰ  
نے مقرر کر کھا ہے کہ دہ مکتب الیہ کی دختر کلاں کو جس کی نسبت  
درخواست کی گئی تھی ہر ایک مانع دور کرنے کے بعد انجام کارا اس  
عاجز کے نکاح میں لاوے گا۔ (اشتہار ارجو لائی ۱۸۸۵ء)

یہی دروغ خالص ثابت ہوا۔ مرتضیٰ محمدی بیگم کی حضرت لے کر دنیا سے رخصت  
ہوا۔ اس عفت مآب کا سایہ بھی اُسے مدد العزم نصیب نہ ہوا۔ اور اس سلسے میں  
جتنے "الہامات" گھرے تھے سب جھوٹ کا پلذہ ثابت ہوئے۔ مرتضیٰ اس نکاح  
کے سلسے میں کہا تھا:-

"یاد رکھو اگر اس پیش گوتی کی دوسری جزو دیسی سلطان محمد کا مرنا اور  
اس کی بیوہ کا مرزا کے نکاح میں آنا،) لوری نہ ہوئی تو میں ہر بد سے  
بد تر مکھروں گا۔" (ضیغمہ انجام آخر م منہ ۵)

اشرت عالیٰ نے ثابت کر دیا کہ مرزا اداقتہ اپنے اس نقرہ کا مصدق تھا۔  
یہ سینئ شالیں خدا و رسول پر افترا کی تھیں۔ اب دس شالیں حضرت علیٰ علیہ السلام  
پر افترا کی ملاحظہ کیجئے۔

## حضرت علیٰ علیہ السلام پر دش جھوٹ

۱۔ یہ بات بالکل غیر معقول ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی ایسا  
نبی آئے والا ہے کہ جب لوگ نماز کیلئے مسجد کی طرف دوڑیں گے تو وہ  
کلسا کی طرف بھاگے گا، اور جب لوگ قرآن شریف پڑھیں گے تو وہ  
انجیل کھول بیٹھے گا۔ اور جب لوگ عبادت کے وقت بیت اللہ کی طرف  
منہ کریں گے تو وہ بیت المقدس کی طرف متوجہ ہو گا، اور شراب پئے گا  
اور سور کا گوشہ کھائے گا۔ اور اسلام کے حلال و حرام کی کچھ برو  
نہیں کرے گا۔ (حقیقتہ الموقی ص ۲۹)

مرزا کا اشارہ حضرت علیٰ علیہ السلام کی طرف ہے۔ جن کی تشریف کر مسلم  
تاکی ہیں۔ مگر مرزا نے ان کی طرف جو چہ باتیں منسوب کی ہیں یہ نہ صرف ضرع جھوٹ  
بلکہ مشرعاً کا بہتان ہے۔

۲۔ یورپ کے لوگوں کو جس قدر شراب نے نقصان پہنچایا اسکا سبب  
تو یہ تھا کہ علیٰ علیہ السلام شراب پیا کرتے تھے:

(حاشیہ کشتی نوح ص ۱۶)

۳۔ میسح ایک لڑکی پر عاشق ہو گیا تھا جب استاد کے سامنے اس کے عسن  
جمال کا تذکرہ کر بیٹھا تو استاد نے اس کو عاق کر دیا۔ یہ بات پوشیدہ  
نہیں کہ کس طرح میسح بن مریم جوان عورتوں سے ملتا اور اس طرح ایک

بازاری عورت سے عطر ملوٹا تھا۔ (المکم ۲۱ فروری ۱۹۰۳ء)  
ہم اور یوں اس لئے اپنے تینیں نیک نہیں کہہ سکا کہ لوگ جانتے  
تھے کہ یہ شخص شرابی کبابی ہے۔ اور یہ خراب چال چلن، نہ خدائی کے بعد  
بلکہ ابتدائی سے ایسا معلوم ہوتا تھا۔ چنانچہ خدائی کا دعویٰ شراب خوبی  
کا بذیحہ تھا۔“

ان تین والوں میں شراب فوشی اور دیگر گندگیوں کی جو نسبت حضرت عیسیٰ علیہ السلام  
کی طرف کی گئی ہے۔ یہ نہایت گندابہتان ہے۔ اور ہمارے پاس وہ الفاظ نہیں  
جن سے اس گندرے بہتاںوں کی مذمت کر سکیں۔ اور ہم یہ تصور نہیں کر سکتے کہ کوئی  
شخص فحاشی و بدگونی اور کمیڈی پن کی اس سطح تک بھی اتر سکتا ہے۔  
۵۔ یہئے کس کے آگے یہ اتم بجا تھیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی تین  
پیش گوئیاں صاف طور پر جھوٹیں تھیں۔ (امجاز احمدی ص ۱۴۸)  
حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی پیش گوئیوں کو صاف طور پر جھوٹی کہنا سفید  
جھوٹ اور کفر صریح ہے۔

۶۔ عیسائیوں نے آپ کے بہت سے معجزات لکھے ہیں۔ مگر حق بات یہ  
ہے کہ آپ سے کوئی معجزہ نہیں ہوا، اگر آپ سے کوئی معجزہ بھی ظاہر  
ہوا تو وہ معجزہ آپ کا نہیں بلکہ اس تالاب کا معجزہ ہے۔  
(ضیمہ بجام آتھم ص ۴۰۶)

حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے معجزات کی نفع نہ صرف اکذب صریح ہے بلکہ قرآن کریم  
کی کھلی تکذیب ہے۔ اور عجیب تر یہ کہ مرزا "تالاب کا معجزہ" ماننے کیلئے تیار ہے  
مگر حضرت عیسیٰ علیہ السلام کا معجزہ ماننے پر تیار نہیں  
۔ ۷۔ اب یہ بات قطعی اور قینی طور پر ثابت ہو چکی ہے کہ حضرت ابن مریم

بازن حکم الہی ایسے بنی کی طرح اس عمل الزب (مسریزم) میں کمال  
کھتلتے۔”  
(راز الہ ادیام ص ۳۰۸)

حضرت علیؑ علیہ السلام کی طرف مسریزم کی نسبت کرنا ایک جھوٹ، ان کے  
معجزات کو مسریزم کا نتیجہ قرار دینا و سرا جھوٹ، اُس پر بازن حکم الہی ”کا اضافہ  
تیسرا جھوٹ۔ اور حضرت ایسے بنی علیہ السلام کو اس میں لپیٹنا تیسرا جھوٹ،  
— حضرت مسیح ابن مریم اپنے باب یوسف کے ساتھ باقی میں برس تک  
نجاری کا کام کرتے رہے ہیں اور ظاہر ہے کہ بڑھی کا کام درحقیقت  
ایک ایسا کام ہے جس میں کلوں کے ایجاد کرنے اور طرح طرح کی صفتیوں کے  
بنانے میں عقل تیز ہو جاتی ہے۔

(راز الہ ادیام ص ۳۰۹)

یوسف نجت کو حضرت مسیح کا باب کہنا ایک جھوٹ، حضرت مسیح کو بڑھی کہنا  
دوسرًا جھوٹ۔ اور ان کے معجزات کو نجاری کا کرشمہ کہنا تیسرا جھوٹ۔  
— ”بہر حال مسیح کی یہ تربی کارروائیاں زمانہ کے مناسب حال بطور  
خاص مصلحت کے تھیں مگر یاد رکھنا چاہئے کہ یہ عمل ایسا قدر کے لائق  
نہیں۔ جیسا کہ عوام انس اس کو خیال کرتے ہیں۔ اگر یہ عاجز اس  
عمل کو مکرده اور قابل نفرت نہ کھپتا تو خدا تعالیٰ کے فضی و توفیق سے  
امید رکھتا تھا کہ ان آجوجہ نمایوں میں حضرت ابن مریم سے کم نہ رہتا۔“  
(راز الہ ادیام ص ۳۰۹)

حضرت مسیح علیہ السلام کے معجزات کو ”تری کارروائیاں“ سمجھنا، ایسیں مکروہ  
اور قابل نفرت کہنا صریح بہتان اور نکذیب قرآن ہے۔ حضرت علیؑ علیہ السلام سے  
برتری کی امید رکھتا اور اس کو فضل و توفیق خداوندی کی طرف منسوب کرنا صریح کفر  
اور افتراء علی الشر ہے۔

۱۔ اور آپ کی انھیں حرکات کی وجہ سے آپ کے حقیقی بھائی آپ سے  
ناراض رہتے تھے اور ان کو یقین ہو گیا تھا کہ آپ کے دماغ فیض ضرور کچھ  
خلل ہے اور وہ ہمیشہ چاہتے رہے ہیں کہ کسی شفا خانہ میں آپ کا  
باقاعدہ علاج ہو سشايد خدا تعالیٰ شفا بخشدے۔

(ضمیرہ انعام حتم ص ۲)

۲۔ یسوع درحقیقت بوجہ مرگی کے دیوانہ ہو گیا تھا۔

(حاشیہ سنت بھین ص ۱۷)

حضرت علیہ السلام کی طرف (النوز بالشرا خلل دماغ، مرگی، اور دیوانگی)  
کی نسبت کرنا سفید جھوٹ ہے یہ اور اس قسم کی دیگر تحریر میں غالباً مرزا نے  
”مراق“ کی حالت میں لکھی ہیں۔ جس کا اس نے خود کئی جگہ اعتراف کیا ہے۔ یہ  
مرزا کے جھوٹ کے تیشیں نہر نے پیش کئے گئے ہیں، جن سے معلوم ہو سکتا ہے  
کہ مرزا کو سچائی اور راستی سے کتنی نفرت تھی، اس تحریر کو مرزا کی ایک عبارت  
پر عبارت پر ختم کرتا ہوں : -

”ظاہر ہے کہ جب ایک بات میں کوئی جھوٹ مثبت ہو جائے تو پھر دسری  
باتوں میں بھی اس پر اعتبار نہیں رہتا“

(چشمہ معرفت ص ۲۲۳)

اللہ تعالیٰ ہر مسلمان کو ایسے جھوٹوں سے بچانے۔ اور مرزا یوں کو بھی اس جھوٹ  
سے نکلنے کی توفیق ارزائی فرمائے۔

سُبْحَانَ رَبِّكَ رَبِّ الْعِزَّةِ تَعَمَّدَ صَفَوْنَ وَسَلَامٌ عَلَى الْمُسْلِمِينَ وَالْمُدْ  
لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ ،

محمد یوسف عفان الشرعنة

۱۴۰۴ھ، ۲۲ ربیعہ

# مرزا غلام احمد کی پیشین گوئیاں واقعات کے آئینہ میں

از۔ مولانا کفیل احمد علویم کیدارنؤی  
قادیانیت کا مختصر تعارف اور... پیشین گوئیاں جبھیں خود  
غلام احمد قادیانی نے اپنے صادق یا کاذب ہونے کا معیار اور حق و  
باطل کے درمیان فیصلہ کرنے قرار دیا تھا اور جو قطعی طور پر غلط ثابت

## قادیانیت کے جیب و گریبیاں

اس وقت ہمارا موضوع مرزا غلام احمد قادیانی کی ان پیشین گوئیوں کا جائزہ  
لینا ہے جبھیں خود مرزا جی نے اپنے صادق یا کاذب ہونے کا اصل معیار قرار دیا ہے  
لیکن اس سے پہلے ہم چاہتے ہیں کہ غلام احمد کی شخصیت اور قادیانیت پر ایک  
سرسری نظر ڈال لی جائے۔ یہ فتنہ اب پھر سراجھارتا ہوا دھانی دیر ہا ہے۔ اس لئے  
ضرورت ہے کہ مسلمان قادیانیوں کی فتنہ انگریزوں اور خطمناک چالوں کو سمجھیں اور  
ان کی سازشوں سے باخبر رہیں۔ صرف اتنا ہی نہیں بلکہ زبان و قلم کی طاقت سے  
کام لے کر قادیانیت کے بد نما چہرہ کو سریع میں ناقاب بکروں۔  
مرزا غلام احمد نے امام مہدی، سیع موعود اور نبوت کے جھوٹے دعوے کر کے

ملتِ اسلامیہ کی صفوں کو بنیادی طور پر درستم برہم کرنے کی ناپاک سی کی ہے اس حقیقت سے سندھ و پاک اور بُلگار دشیں وغیرہ مالک کے اہل علم حضرات بخوبی واقف ہیں اور انھوں نے اپنے اپنے دائرہ میں بجا طور پر اس مگر ای کو رکھنے اور حقائق کی طاقت سے اس کے اثرات بدکو ختم کر دینے کی موثر اور کامیاب کوششیں کی ہیں۔

مرزا غلام احمد اپنے زعم میں ختم بوت کو مانتے تو ہیں مگر اس کی ایسی ہمہ تاویل کرتے ہیں جو زمانے کے مترادف ہے۔ وہ قرآنی آیات مقدسر کی اپنی نفسی خواہشات کے مطابق تفسیر کرتے ہیں۔ وہ اور ان کے ساتھی انبیاء علیہم السلام کی توہین کرتے ہیں۔ غلام احمد کے خلیفہ مرزا بشیر الدین "حقیقتہ النبوة" میں یہ جگہ غلام احمد کے متعلق لکھتے ہیں:-

"وہ بعض اولو العزم بیوں سے بھا آگئے نکل گئے"

وہ اپنے جاہل چیلوں کو حضرات صحابہؓ کے ہم رتبہ قرار دے کر ان کی مسلم عزت کو مجرد حکم کرنے کی مذہبی کوشش کرتے ہیں۔ قادیانیوں کا اخبار "المفضل" جلدہ موڑ خر ۲۰ مئی ۱۹۱۸ء کی استاعت میں لکھتا ہے۔

"پس ان دونوں گروہوں میں تفریق کرنی یا ایک کو دوسرے سے مجموعی رنگ میں افضل قرار دینا، ٹھیک نہیں۔ ممکن ہے ہمارا خیال غلط ہو۔ لیکن ہمارا تجربہ یہی ہے۔ ہمارے نزدیک وہ ایک دہریہ صفت آدمی تھا۔ ایک نہایت فریب کار انسان۔ اس کی ضخیم کتابیں اس کی ذہنی عیاری کی آئینہ دار ہیں۔ اس نے لوگوں کی نفیبات کا گھر امطالعہ کیا تھا۔ وہ جانتا تھا کہ دنیا کے ایک کوئی سے لے کر دوسرے کو نہ تک اکثریت نادان لوگوں کی ہے۔ اور نادان لوگوں کو مختلف طقوں سے بہکا کر اپنے ساتھ لگائیں کوئی زیادہ مشکل کام نہیں۔ اب سوال یہ تھا کہ

عزت و شہرت، مال و دولت اور بہزیور مقادرات حاصل کرنے کیلئے اُسے کو نصاطیقہ اختیار کرنا چاہتے۔ اگر وہ مذہب کے خلاف جنہاً اٹھا کر سامنے آتا تو اس کے اپنے ہی گھر کے اور خاندان کے لوگ چند قدم بھی آگے ن پڑھنے دیتے اس شخص نے مسلمانوں کی تفصیات کو بھی اپنی طرح بجھے لیا تھا کہ یہ ایک ایسی قوم ہے جسے مذہب کے نام پر گرا یا بھی جاسکتا ہے اور جنہاً بھی کیا جا سکتا ہے۔ جگہاً یا بھی جاسکتا ہے، مسلمانوں کے سامنے ہیں یعنی پر سہاگ کی راستے کی آڑ میں وہ تمام کھیل کچھے جو آج سب کے سامنے ہیں یعنی پر سہاگ کی راستے کی آڑ میں وہ تمام کھیل کچھے سے بھر لپر تعاون بھی حاصل رہا۔ حکومتِ اس وقت مسلمانوں کے اتحاد سے اور جنہاً دیکھا دی کی تیز تر اپر سے خالق تھی۔ سید احمد شہیدؒ اور ان کے عظیم ساتھیوں کی بڑھتی ہوتی سرگرمیاں انگریزی انتداب کیلئے پیریشان ہن بنی ہوئی تھیں۔ مسلمانوں کے اتحاد کو پارہ پارہ کرنے اور ان کی توجہات کو مسلکی اور غیر مسلکی مسائل سے ہٹا دینے کیلئے انھیں مسلمانوں میں ایسے ہی ذہین و فطیین آدمی کی صدرست تھی۔ مرزاعلام احمد "تریاق القلوب" میں اقرار کرتے ہیں:-

"میں حکومتِ برطانیہ کا خود کا شتر پودا ہوں"۔ — ضمیم شہادت القرآن "میں لکھا ہوں" میں ابتدائی عمر سے اس وقت تک جو قریباً ساٹھ برس کی عمر تک بچا ہوں اپنی زبان و فتم سے اس کام میں مشغول ہوں تاکہ مسلمانوں کے دلوں کو گورنمنٹ انگلیشیہ کی سچی محبت اور خیرخواہی اور مسروبی کی طرف پھیرو دوں۔ اور ان کے بعض کم فہموں کے دلوں سے غلط خیال جہاد و غیرہ کے دور کروں جو ان کو دلی صفائی اور مخلصانہ تعلقات سے روکتے ہیں۔ — "تریاق القلوب" میں ایک جگہ لکھا ہے:-

میں نے مخالفت جہاد اور انگریز کی اطاعت کے بارے میں اس قدر

کتاب میں اور اشتہارات شائع کئے ہیں کہ اگر وہ رسائل اور کتاب میں  
 آنھا کی جاتیں تو پچاس الماریاں ان سے بھر سکتی ہیں۔ ایسی کتابوں  
 کو تمام عرب ممالک اور مصروف شام اور کابل اور روم تک پہنچایا ہے۔  
 ایک طرف مرزا جی برابر مسلمانوں کو انگریز دوں کے ساتھ فداواری کی تعلیم دیتے  
 رہے۔ دل سے مطیعانہ بر تاؤگی تبلیغ کرتے رہے دوسری طرف مرحلہ دا مسلمانوں  
 کے بنیادی عقائد پر شاطر انداز میں حملہ شروع کر دتے۔ اور تو قع کے  
 مطابق ایسے لوگ بھی مل گئے جو پیدا تو سلم گھر انوں میں ہوتے تھے مگر مرزا  
 کی طرح تھے بے دین اور مفado پرست۔ چنانچہ انہوں نے اپنے گرد گھٹائیں  
 مرزا غلام احمد قادریان کے علم و فضل، تقویٰ دھمہارت بزرگی اور زیجا طاری کی شفہ  
 کرامت کی تشهیر شروع کر دی۔ اس کے استماروں کو کامیاب، الہامات کو پختے  
 اور دعاوں کو مستحباب بیان کیا جانے لگا۔ لوگ آنے لگے۔ بے دوقوف اور توہم  
 پرست لوگوں کی کبھی کسی نہیں رہی۔ نہ پہلے تھی اور نہ آج ہے۔ پھر یہ تو دام ہی  
 ہم رنگ زمین بچایا گیا تھا۔ کچھ سادہ لوح اور ڈھنے لکھ بھی پھنس گئے۔  
 پہلے مرحلہ میں مرزا نے مختلف فنیاتی پہلوؤں سے کام لے کر اپنے خدا  
 رسیدہ ہونے کا ماٹر لوگوں کے ذہن لشین کرایا۔ امام محمدی اور بحد و ہونے کا  
 دعویٰ کیا۔ دوسرے مرحلہ میں سیع بن گھنے، بنی هلالی ہو گئے فن کاری دیکھئے۔  
 حضرت مسیح علیہ السلام کے آسلام پر زندہ ہونے کے بارے میں قرآنی صراحت  
 کے باوجود حیات مسیح کے تو قائل نہیں لیکن آمد مسیح کے قائل ہیں اور وہ مرزا  
 جی... خود ہیں۔ اس سوال سے بخوبی کہ لئے کہ جب آپ کے بقول مسیح زندہ  
 ہی نہیں تو آپ مسیح کہاں سے آ ظہورے۔ تو مشیل مسیح کا شوثر لگا دیا۔ ایسے ہی  
 آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتم النبیین ہونے پر نصوص قطعیہ موجود ہیں۔

اسی لئے علائے سلف و خلف شد و مرے ختم نبوت کے عقیدہ کو مدارا یمان قرار دیتے آئے ہیں۔ مگر اس کے باوجود وہ شخص بنی بنی میٹھا۔ اور اس حقیقت کے تازیانہ سے بچپنے کے لئے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی بنی نہیں ہو گا۔ فلیٰ دروزی کی اصطلاح جیسی گھڑا ہیں۔ جب کہ نبوت فلیٰ و مجازی یا برداشتی ہوتی ہی نہیں تیسرے مرحلہ میں فلیٰ و برداشتی کا انکلفت بھی ختم کر دیا گیا۔ کہتے ہیں۔

هو الذى ارسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ میرے ہی حق میں فرمایا گیا ہے (حقیقتہ النبیۃ) وَ دِيْنُ النَّبِيِّ دوسری آیت۔ محمد رسول اللہ وَ الَّذِينَ مَعَهُ میں محمد رسول اللہ سے مراد میں ہی ہوں۔ (اخبار الفضل" ج ۲ ص ۱۵۱، بحوالہ پیشین گوئیاں مولانا شمس الدین صاحب)

شوقي فضیلت یا جوش عیاری نے جب مزیداً بھارا تو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم سے بھی انفل ہو گئے۔ کہتے ہیں بـ

لَهُ خَسْفُ الْقَمَرِ الْنَّيْرِ وَإِنْ لِي خَسْفًا الْقَمَرُ أَنَّ الْمُشْرِقَانِ اشْتَكَرَ وَ اس کیلئے یعنی بنی کریم کیلئے چاند کے خسوف کا نشان ظاہر ہوا اور میرے لئے چاندا در سورج دونوں کا۔ کیا اب تو انکار کرے گا ۹

(امجاز نبوی ص ۳)

متعدد آپات کے بارے میں بلے جھوک کہتے ہیں کہ حق تعالیٰ نے مجھے مخاطب کیا ہے۔ اس شخص کا حوصلہ دیکھئے حضرت آدم علیہ السلام سے لیکر خاتم النبیین صلی اللہ علیہ وسلم تک تمام انبیاء رَعَیْہُمُ اَسْلَامَ کی کچھ غلطیوں ہی کو اپنی ذات میں سوچ لیئے کامدی نہیں بلکہ وہ صاف صاف کہتا ہے کہ میں ہم سب کچھ ہوں۔ وہ لکھتا ہے۔

و میں آدم ہوں۔ میں شیعیت ہوں۔ میں فتوح ہوں، میں ابراہیم ہوں۔ میں

اسحاق ہوں، میں اسماعیل ہوں۔ میں یعقوب ہوں۔ میں یوسف ہوں۔ میں ہرمنی ہوں۔ میں داؤد ہوں۔ میں عیسیٰ ہوں۔ میں محمد صلی اللہ علیہ وسلم کا مظہر اتم ہوں۔ یوں فلکی طور پر محمد اور احمد ہوں” (حقیقتہ الوجی)

اس کا کہنا ہے کہ ”میرے میغزات انبیاء کے میغزات سے بڑھکر ہیں رکشتی نوح“ اور میری پیش گوئیاں نبیوں کی پیش گوئیوں سے زیادہ ہیں، ”(تو ضیع المرام)“ اس نے لکھا ہے کہ ”اللہ تعالیٰ فرماتا ہے تو جس چیز کو بنانا چاہے بس کن کہدے وہ ہو جائے گی“ (حقیقتہ الوجی ص ۵۵) جب کہ صاحب بہادر کی وہ پیشین گوئیاں بھی پوری نہیں ہو پائیں جو انہماںی بلند بامگ دعووں کے ساتھ کی گئی تھیں جنہیں ہم یہاں پیش کر رہے ہیں۔

## مرزا غلام احمد کی فیصلہ کن پیشین گوئیاں اور ان کا شرمناک انجام

غلام احمد قادریانی اگرچہ پناہ چالاک آدمی تھا۔ مگر جیسے کسی ملاج کا حد سے زیادہ بڑھا ہوا حوصلہ اس کی غرقابی کا سبب بن جاتا ہے۔ اسی طرح چالاکی دمکاری میں اس کا حد سے زیادہ گذر جانا اس کو بُری طرح لے ڈوبا۔ اس نے مختلف پہلوؤں سے انبیاء و علیہم السلام کی شان میں گستاخیاں کیں، قرآن کریم کی تعریف میں کوئی کسر نہیں چھوڑ لکی۔ کلمۃ السلام کا گورا ختنا انکار نہیں کیا۔ مگر اس کے لازمی تفاصلوں کی صریح مخالفت کی۔ خاتم النبین صلی اللہ علیہ وسلم کو جعل دیا اجماع اقت کی دھمکیاں اڑا کر رکھدیں۔ قدم قدم پر مسلمانوں کی دل آزاری کی۔ عیسائیوں کو بھی نہیں بخشا۔ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کو یوسف بخار کا ناجائز بیٹایا

جو قرآنی صداقتوں کے قطبی خلاف ہے۔ سہن و دوں کے بزرگوں کی بھی مٹی پلید کر کے رکھدی۔ اس طرح غلام احمد نے ایک ہی وقت میں بہت ساری مخالفتیں مول لے لیں۔

عیسائیوں کے ساتھ امرت سر کے ایک مناظرہ میں جب مرزاجی ایک بوڑھے پادری عبد الشر آنھم سے شکست فاش کھانے تو جنہیں بلاہٹ میں اس کے لئے سوت کی پیشین گوئی کر دی اور یہ سمجھکر کہ یہ بوڑھا شخص ہے۔ سال ڈیڑھ سال میں رڑھک جانتے گا۔ پیشین گوئی کی مدت پندرہ ماہ رکھی گئی۔ اعمال بد کے نتیجہ میں مرزاجی کو قدرتی طور پر ذمیل ہونا تھا۔ پادری سخت جان ہو گیا۔ اور پیشین گوئی کی مدت پوری ہونے کے بعد بھی کافی عرصہ تک زندہ رہا۔ ہم پڑھ اسی اہمی پیشین گوئی کا جائزہ لیں گے۔

واضح رہے کہ ہم پادری آنھم کے حامی نہیں ہیں اور نہ مذہبیا اسے حق پر سمجھتے ہیں۔ تو حید کو چھوڑ تسلیث پر یقین رکھنے والا حق پر بھی نہیں ہو سکتا۔ اس پیشین گوئی کو چونکہ مرزاغلام احمد نے اپنے صدق و کذب کا معیار قرار دیا تھا۔ اس لئے اس کا جائزہ لینا ضروری ہے۔

اس پیشین گوئی کے ساتھ مرزاجی نے اور بھی کئی پیشین گوئیاں شامل کر دی تھیں۔ ایک پنڈت لیکھرام کے متعلق جوان کی بیوودہ گوئیوں پر انھیں بُرا بھلا کہنے رہتے تھے۔ دوسری مرزاحمد بیگ کے بارے میں۔ جوان کے قریبی عزیز تھے اور جنپوں نے اپنی بیٹی محروم بیگم سے بوڑھے مرزاجی صاحب پہاڑر کا پیغام نکال جھقارت سے ٹھکرایا تھا۔ ان پیشین گوئیوں کے سلسلے میں مرزاجی کی دھما ملا حظ فرمائیں، شہادت القرآن“ میں لکھتے ہیں۔

”پھر ما سوا اس کے او غلطیم اثنان نشان اس غاجزکی طرف سے معروف“

امتحان میں ہیں جیسا کہ منشی عبداللہ آخر تم صاحب امرت سری کی نسبت پیشین گوئی جس کی میعادہ رجون ۱۸۹۷ء سے پندرہ مہینے تک اور پنڈت لیکھرام پشاوری کی موت کی نسبت جس کی میعادہ ۱۸۹۵ء سے چھ سال تک ہے اور پھر مرزا بیگ ہوشیار پوری کے داماڈ کی نسبت پیشین گوئی جو پی مصلح لاہور کا باشندہ ہے۔ جس کی میعاد آج کی تاریخ سے جو ۲۱ ستمبر ۱۸۹۳ء ہے قریباً ۱۱ ار میئن باقی رہ گئی ہے۔ یہ تمام امور جوانانی طاقتوں سے بالکل بالاتر ہیں ایک صادق بنا کاذب کی شناخت کیلئے کافی ہیں۔ کیونکہ احیاء اور امانت دونوں حق تعالیٰ کے اختیار میں ہیں اور حب تک کوئی شخص نہایت درجہ کا مقبول نہ ہو۔ خدا تعالیٰ اس کی خاطر سے کسی اس کے دشمن کو اس کی دعائے ہلاک نہیں کر سکتا خصوصاً ایسے موقع پر کہ وہ شخص اپنے تین منجاب اشرقرار دیوے اور اپنی اس کرامت کو اپنے صادق ہونے کی دلیل ٹھہرا دے پیشین گوئیاں کوئی ستمی بات نہیں کوئی ایسی بات نہیں جو انسان کے اختیار میں ہوں۔ بلکہ محض اشر جل شانہ کے اختیار میں ہیں۔ سو اگر کوئی طالب حق ہے تو ان پیشین گوئیوں کے وقتوں کا انتظار کرے۔ یہ تینوں پیش گوئیاں ہندوستان اور پنجاب کی تینوں بڑی قوموں پر حادی ہیں یعنی ایک مسلمان سے تعلق رکھتی ہے اور ایک ہندوؤں سے اور ایک عیسائیوں سے۔ اور ان میں سے وہ پیشین گوئی جو مسلمان قوم سے تعلق رکھتی ہے بہت ہی غلطیم ایشان ہے۔ کیونکہ اس کے اجزاء یہ ہیں (۱) مرزا احمد بیگ ہوشیار پوری تین سال کی میعاد کے اندر فوت ہو (۲) اور پھر داماڈ اس کا جو اس کی دفتر کلاں (محمدی بیگم) کا شوہر ہے۔ اڑھائی سال کے اندر فوت ہو

(۳) اور پھر یہ کہ مرتضیٰ احمد بیگ تاروز شادی دختر کلاں فوت نہ ہو (۴)  
 اور پھر یہ کہ وہ دختر بھی تازکا ح اور تما ایام بیوہ ہونے اور زکاح ثانی کے  
 فوت نہ ہو (۵) اور پھر یہ کہ یہ عاجز بھی ان تمام واقعات کے پورے  
 ہونے تک فوت نہ ہو (۶) اور پھر یہ کہ اس عاجز سے (محمدی بیگم کا) انکا  
 ہو جائے اور ظاہر ہے کہ یہ تمام واقعات انسان کے اختیار میں نہیں ۔

## پادری آنھم کے بارے میں ایک خصوصی الہام

پادری آنھم کے متعلق پیشین گوئی کو وہ ۵ جون ۱۸۹۵ء سے پندرہ ماہ کے اندر  
 اندر مر جائے گا، ہم مرتضیٰ احمد بیگ کی واضح عبارت نقل کر چکے ہیں لیکن بعد میں مرتضیٰ کو  
 آنھم کے بارے میں ایک خصوصی الہام ہوا جس کے الفاظ یہ ہیں ۔

« آج رات جو مجھ پر کھلا دہ یہ ہے کہ جب میں نے تضرع اور ابہاں سے  
 جناب الہی میں دعا کی کہ تو اس امر میں فیصلہ کر اور ہم عاجز بندے ہیں  
 تیرے فیصلہ کے سوا کچھ نہیں کر سکتے تو اس نے یہ نتیجہ بشارت کے  
 طور پر دیا ہے کہ اس بحث میں (جو آنھم سے ہوئی تھی) دونوں فریقوں  
 میں سے جو فریق عمل انجھوٹ کو اختیار کر رہا ہے اور عاجز انسان (حضرت  
 علیہ السلام) کو خدا بتارہا ہے وہ انہی دونوں مباحثت کے لحاظ سے یعنی فی دون  
 ایک لے کر یعنی پندرہ ماہ تک ہادیہ (جہنم) میں گرا یا جائے گا اور  
 اس کو سخت ذلت پہنچ گی۔ بشرطیکہ حق کی طرف رجوع نہ کرے۔ اور جو  
 شخص حق پر ہے اور پچھے خدا کو مانتا ہے اس کی اس سے عزت  
 ظاہر ہو گی اور اس وقت جب پیشین گوئی ظہور میں آئے گی بعض

اندھے موجا کہے ہو جاوی گے۔ اور بعض ننگرے چلنے لکیں گے۔

اور بعض بہرے سننے لگیں (جنگ مقدس)

اس پیشین گوئی کے بارے میں مزید لکھتے ہیں :-

میں حیران تھا کہ اس بحث میں مجھے کیوں آنے کا اتفاق پڑا معمولی  
بجیں تو اور لوگ بھی کرتے ہیں۔ اب یہ حقیقت کھل کر اس نشان کے  
لئے تھا۔ میں اس وقت اقرار کرتا ہوں کہ اگر یہ پیشین گوئی جھوٹ  
نکلی یعنی وہ فرنی جو خدا تعالیٰ کے نزدیک جھوٹ پر ہے وہ پسند رہ  
ماہ کے عرصہ میں، آج کی تاریخ سے بسراستے موت ہاوی (جهنم)  
میں نہ پڑے تو میں ہر ایک سزا کے اٹھانے کے لئے تیار ہوں۔  
محکوم ذلیل کیا جائے، گرد سیاہ کیا جائے، میرے لگھ میں رستادِ ال  
دیا جائے، مجھ کو پھانسی دیا جائے۔ ہر ایک بات کیلئے تیار ہوں۔ اور  
میں اثرِ حل سشا تکی قسم کا کر کتھا ہوں کہ وہ حذر در ایسا ہی کریگا  
حذر کرے گا۔ حذر کرے گا۔ زمین آسمان ٹھیں جائیں پر اس کی ہیں  
ذلیلیں گی، (حوالہ مذکور)

اس پیشین گوئی میں مرزا جی نے پوری وضاحت کے ساتھ یقین دلایا ہے کہ  
اگر آنھم نے حق کی طرف رجوع نہ کیا تو وہ پیشین گوئی کی تاریخ سے پسند رہ مہینے  
کے عرصہ میں مر جائے گا، جہنم رسید ہو جائے گا۔ واضح رہے کہ مرزا جی حق پر  
خود کو اور اپنے تبعین ہی کو سمجھتے تھے۔ اس لئے آنھم کے حق کی طرف رجوع کرنے کا  
صفت مطلب یہی تھا کہ اگر وہ عیسائیت سے تائب ہو کر مرزا جی کے دین میں  
داخل نہ ہوئے اور انھیں سیع موعود نہ مانا تو لازم پیشین گوئی کے مطابق پسند رہا وہ  
کے اندر مر جائیں گے۔ اور طبی موت نہیں مرسیں گے۔ بلکہ بسراستے موت جہنم میں پھین کے

مگر افسوس مرزا جی کی اس قدر اہم پیشین گوئی کے بعد بھی وہ پندرہ مہینے کے اندر نہیں مارے۔ کافی لمبے عرصے تک زندہ رہے۔ پیشین گوئی کے مطابق پادری آنکھ کو ۱۸۹۶ء ستمبر تک جہنم رسید ہو جانا چاہئے تھا مگر وہ ۲۴ جولائی ۱۸۹۷ء میں مارے۔ اور طبعی موت مارے۔ دیکھئے ہدایتہ المتری عن خواصۃ المفتری ص ۱۳۱، مصنفہ مولانا عبد الغنی بٹالوی۔ پیشین گوئی کی میعاد پوری ہو جانے کے بعد عیسائیوں نے آنکھ کا بڑی دھوم دھام کے ساتھ امرت سر شہر میں جلوس س نکالا اور لوگوں کو دکھایا کہ دیکھو آنکھ زندہ ہے۔ مرزا جی کی پیشین گوئی رکھی رہ گئی اور وہ بد نصیب لنگر ہے، اندھے اور ہرے بھی ٹھیک ہونے سے محروم رہ گئے۔ جن کو پیشین گوئی کے ظہور میں آنسے کے ساتھ بشارت دی گئی تھی۔

اب اگر مرزا جی کو اپنے دعوؤں کا پاس ہوتا تو اخیں چاہئے تھا کہ وہ صاف طور پر اپنے کاذب اور فربی ہونے کا کھلے عام اعتراف کرتے، اپنے آپ کو عوام کی عدالت میں سزا کیلئے پیش کر دیتے۔ اور اعلان کرتے کہ میں جسے دھی سمجھتا تھا۔ درحقیقت وہ وحی نہیں تھی۔ سچی طالی حرکات تھیں۔ اور حق تعالیٰ کی بارگاہ ہے نیاز میں سجدہ ریز ہو کر اپنے گناہوں کا اقرار کرتے۔ اپنے سابقہ کردار پر ہزار بار لعنت بھیجتے اور دین کی صیغہ راہ پر گامزن ہو جاتے لیکن اس شخص نے ایسا نہیں کیا۔ اور وہ کربھی نہیں سکتا تھا۔ کیونکہ وہ کسی غلط نہیں کاش کا شکار تھا ہی نہیں۔ نہ اس پر کسی خبیث کا کوئی اثر تھا۔ درحقیقت حال کھل جانے پر وہ لازماً ناتسب ہو گیا ہوتا۔ ہم اپنا خیال ظاہر کر لے چکے ہیں کہ وہ ایک ذہین دلطین اور احادیاد پسند آدمی تھا۔ جو کچھ وہ کر رہا تھا۔ پوری طرح جان بوجھ کر کر رہا تھا۔ لوگوں کو بلے وقوف بنانے اور اپنا اتو سیدھا کرنے کے لئے کر رہا تھا۔

## مرزا جی کے کرتب

**پہلا کرتب** :- جب مرزا جی نے دیکھ لیا کہ پادری آنکھ میں پیشین گوئی کی مدت نکل جانے کے بعد بھی زندہ ہے۔ جس سے لوگوں میں ان کی بُری طرح رسالتی ہو رہی ہے اور اپنے لوگوں کے لوث جانے کا بھی خطرہ ہے۔ وہ سوالات بھی کر رہے ہیں۔ تو آپ نے پینترا یڈلام فرمایا:-  
”میری مراد صرف آنکھ سے نہیں بلکہ پوری جماعت سے ہے جو اس بحث میں اس کی معادن تھی“، (نورالاسلام ص ۲۷ مصنف مرزا)

لوگوں کو احتقان بنانے کے لئے پیشین گوئی کو زبردستی و صفت دیکھ پادریوں کی صفوں میں نظر درڑائی شروع کر دی۔ اس عرصہ میں ایک پادری راست کر گیا تھا۔ قدرت کا نظام ہے۔ لوگ پیدا بھی ہوتے ہیں۔ مرتے بھی رہتے ہیں۔ جیسے ہی راست کا مر نامعلوم ہوا۔ فوراً مرزا جی پکارا تھے کہ میری پیشین گوئی پوری ہو گئی۔ پادری راست مر گیا۔ ہادیہ میں حاگرا ہے۔ اب کہتے ہیں اسے عیاری نہیں کہیں گے تو اور کیا کہیں گے؟ پیشین گوئی کی گئی آنکھ کے بارے میں۔ مراد لے لی جماعت۔ مر گیا راست۔ مرزا جی کی پیشین گوئی پوری ہو گئی۔ بہت خوب! کیا کہتے ہیں نبی ظلیٰ کی دیانت و صداقت کے؟

مرزا جی کو تو چھوڑ دیکھئے۔ وہ تو چلت بھی اپنی اور پٹ بھی اپنی سے کام لے کر اپنا اتو سیدھا کر رہے تھے۔ انسوس تو ان پر ہے جو قدرت کی عطاگی ہوئی سمجھ اور روشن آنکھوں سے صحیح کام نہ لے کر مرزا جی کے ساتھ اندر ہیروں میں بھٹک رہے ہیں اور آئی کھلی ہوئی باتیں بھی انھیں غلط راہ سے نہیں ہٹا سکیں۔ —

**دوسرے کرتہ و** سمجھے ہوں گے کہ شاید میری یہ توجیہ و گوں کو مطمئن نہ کر سکے اس احساس سے دوسرے پینترا بدلا۔ فرمایا۔

پیشین گوئی میں یہ بھی تو ہے کہ اگر اس نے حق کی طرف رجوع نہ کیا اور

اس نے رجوع الی الحق کر لیا تھا۔ اسی لئے تو نہیں مرا۔“ مزید فرمایا۔

پیشین گوئی نے اس کے دل پر اثر کیا اور وہ پیشین گوئی کی عظمت کی

وجہ سے دل میں موت کے علم سے شہر شہر مارا پھر تارہ۔“

(اشتہارات ہزاری دوہزاری سدھزاری انوار الاسلام)

جب و گوں نے کہا مرزا جی! اس نے رجوع الی الحق کیا کہاں۔ وہ تو آج تک عیاں پر مصبوطی سے قائم ہے، تو ایک اور پینترا بدلا۔ فرمایا۔

“میری پیشین گوئی کے بعد اس کے دل میں موت کا ڈر پیدا ہوا جس سے وہ خدا کی طرف رجوع ہوا اور اس سے ڈرا۔ اسی لئے امر تسری سے باہر آتا جاتا رہا۔“

اہ نظر غور فرمائیں! پندرہ ماہ کے عرصہ میں کیا کسی کو دوچار سفر پیش نہیں آسکتے ہیں اس بھی زیادہ آسکتے ہیں۔ اور آتے رہتے ہیں۔ اگر پادری آنحضرت بھی اپنی کسی ضرورت سے دوچار و نفع کہیں سفر میں چلا گیا تو کیا اس کا یہ طلب لیا جائیگا کہ وہ مرزا جی کی پیشین گوئی سے ڈر کر امر تسری سے باہر بھاگا پھر تارہ؟ اور پھر پیشین گوئی میں یہ کہاں ہے کہ وہ امر تسری میں رہا تو مرے گا۔ باہر چلا گیا تو نہیں مرے گا۔ اس میں تو صرف مرنے کی بات ہے۔ وہ پندرہ ماہ کی متعدد مدتیں میں کہیں بھی مرجانا، پیشین گوئی پتی بھی جاتی۔

**تیسرا کرتہ و** مرزا جی جانتے تھے کہ پیشین گوئی پوری نہ ہونے کی وجہ سے صورت حال زیادہ بگڑا گئی ہے۔ ابھی تک کوئی بات

ڈھنگ کی نہیں بنی۔ اس لئے آپ نے ایک نیا پیغما بر دل اور لوگوں کو یہ آثر دینا چاہا کہ آخر تم اگرچہ عیسائیت پر قائم ہے مگر دلی طور سے وہ حق کی طرف مانش ہو گیا ہے۔ اور میری پیشین گوئی کے بعد سے اس نے عیسائیت کھیلئے کوئی کام نہیں کیا۔ کہتے ہیں:-

”اس نے اس مباحثت کے بعد میری پیشین گوئی کے درس سے عیسائیت کی حمایت میں ایک سلط بھی نہیں لکھی۔ بس یہی اس کے رجوع کی علامت ہے۔“ (ابن حم آنحضرت)

درانہ اسی کہ آخرتم عیسائیت کی حمایت میں حسب طاقت برابر لکھتا رہا۔ اس نے نہ صرف عیسائیت کی حمایت ہی میں لکھا بلکہ خود مرزا جی کی فریبی کا رانہ حرکتوں پر سے بھی وہ زندگی کے آخری دنوں تک پروردے اٹھاتا رہا۔ اُسے رجال۔ کذاب اور فریب کا رانہ لکھتا رہا۔ مرزا جی کے مجھیہ آنکھیں بند کرنے کے چلنے والے اس صورت حال کو کیا کہیں گے؟ کیا مرزا کو جھوٹا اور دجال کہنے والا شخص بھی ان کی نظر میں رجوع الی الحق کرنے ہوتے ہے؟ جس کی وجہ سے وہ پیشین گوئی کی سخت مارے چکیا۔

درحقیقت اس پیشین گوئی کے سراسر غلط ثابت ہو جانے سے سیع موعد اور بی تخلی کی ذات کو شدید دھکا پہنچا۔ اس کا قصر بتوت سارا کام سارا زمین پر آ رہا۔ وہ چالاک ترین آدمی ہونے کے باوجود گھبرا گیا۔ اور اس گھبرا پڑ میں ایک سے ایک چڑا اور بے تکمی بات کہہ گیا۔

بات بگڑا ہے کچھ ایسی کہ بنائے نہ بنے

ایک جگہ کہتے ہیں:-

”آخرتم نے جلسہ مباحثت میں شتر معزز آدمیوں کے رو برو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم“

کو دجال کہنے سے رجوع کیا اور پیشین گوئی کی بناء پر تھی کہ اس نے آپ  
کو دجال کہا تھا۔

قارئین غور فرمائیں! اس پیشین گوئی میں کسی رُخ سے بھی آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
کا ذکر نہیں۔ اس میں تو یہ ہے کہ جو فریق عداؤ جھوٹ کو اختیار کر رہا ہے اور  
عاجز اف ان کو خدا بنا رہا ہے۔ وہ پسند رہ ہے نے کے اندر ہادیہ میں گرا یا جا ولگا  
مرزا جی کو اس پیشین گوئی نے دراصل ایک ایسے موڑ پر کھڑا کر دیا تھا۔ جہاں  
انھیں کوئی راستہ نہیں مل رہا تھا۔ اور وہ بوکھلانے ہوتے تھے۔

**مرزا جی کی الٹی منطق** پیشین گوئی کی مدت میں آئھم کے جہنم رسید نہ  
ہونے کی ایک طرف تو وجہ یہ تباہی جاری ہے کہ  
اس نے رجوع الی الحق کر لیا تھا۔ اسی لئے وہ پیشین گوئی کی مارنے پر نکلا۔  
دوسری طرف مرزا جی کہتے ہیں:-

”وہ ہادیہ میں مبتلا رہا جس کا ثبوت یہ ہے کہ وہ موت کے ڈر سے  
پریشان حال رہا۔ امر تسری سے گھبراہٹ میں ادھر ادھر بھاگا پھرا  
اس کا سکون غارت ہو گیا۔ اور یہی ہادیہ ہے، آگے لکھتے میں:-  
”ہماری پیشین گوئی کے الہامی الفاظ پڑھوا دراں ایک طرف اس کے مصائب  
کو جا پھو جو اس پر دار دہوئے۔ تو تمہیں کچھ بھی اس بات میں شک  
نہیں ہو گا۔ کہ وہ بے شک ہادیہ میں گرا۔ حذر در گرا۔ اور اس کے دل  
پر وہ رنج دغم اور بدحواسی دار دہوئی جس کو ہم آگ کے عذاب سے  
کچھ کم نہیں کہہ سکتے۔“ رافوا رالا سلام منہم

اب مرزا جی تو ہیں نہیں جوان سے پوچھتے کہ یہ کیا الٹی منطق ہے کہ ایک  
طرف تو اس پر زور دیا جا رہا ہے کہ آئھم نے رجوع الی الحق کر لیا تھا۔ دوسری طرف

یوں فرمایا جا رہا ہے کہ دہ بادیہ (جہنم) میں گرا۔ خردر گرا۔ معلوم نہیں کہ دہ کم بخت حق کے ساتھ ہا دیہ میں کیسے گر گیا؟

## مولانا محمد حسین وغیرہ سے متعلق پیشین گوئی

یہ پیشین گوئی مولانا محمد حسین بٹالوی اور ان کے دوساری تھیوں کے لئے کی گئی تھی جو مزرا بی کے لئے ایک بچاری آفت بنے ہوتے تھے۔ جن کے سامنے مزراںی ساری مکاریاں ناکام ہو رہی تھیں۔ مزا علام احمد نے اپنی اس الہامی پیشین گوئی کو بھی فیصلہ کرن اور حق و باطل کا معیار قرار دیا تھا۔ اپنے متولیین کو معصومانہ انداز میں ہدایات دیتے ہوتے۔ لکھتے ہیں۔

”میں اپنی جماعت کیلئے خصوصیاً اشتہار شائع کرتا ہوں کہ دہ اس شتمہار کے نتیجے کے منتظر ہیں کہ ۲۱ نومبر ۱۸۹۵ء کو بطور مبالغہ شیخ محمد حسین بٹالوی صاحب اور اس کے دو زفیقوں کی نسبت شائع کیا گیا ہے جس کی میعاد ۱۵ اربجوری ۱۸۹۰ء میں ختم ہو گی اور میں اپنی جماعت کو چنان لفظ بطور نصیحت کہتا ہوں کہ زد طریق تقویٰ پر زخمہ مار کر پریادہ گوئی کے مقابلہ پریادہ گوئی نہ کریں۔ اور گالیوں کے مقابلہ پر گانیاں نہ دیں وہ بہت کچھ تھنا اور سی ہی سنیں گے۔ جیسا کہ سن رہے ہیں مگر چاہئے کہ خاموش رہیں۔ اور تقویٰ اور نیک بختی کے ساتھ خدا تعالیٰ کے فیصلہ کی طرف نظر رکھیں۔ اگر دہ چاہئے ہیں کہ خدا تعالیٰ کی نظر میں قابل تائید ہوں تو مدد اور تقویٰ اور صبر کو ہاتھ سے نہ دیں۔ اب اس عدالت کے سامنے مسل مقدمہ ہے جو کسی کی رعایت نہیں کرتی اور گستاخی کے طریقوں کو پسند نہیں کرتی جب تک انسان عدالت کے

کرے سے باہر ہے۔ اگر چاں کی بدی کا بھی موافقہ ہے مگر اس شخص کے جرم کا موافقہ بہت سخت ہے جو عدالت کے سامنے کھڑے ہو کر بطور گستاخی ارتکاب جرم کرتا ہے۔ اس لئے میں تمہیں کہتا ہوں کہ خدا تعالیٰ کی عدالت کی توہین سے ڈرد اور نرمی اور تواضع اور صبر و تقویٰ اختیار کردار خدا تعالیٰ سے چاہو کہ وہ تم میں اور تمہاری قوم میں فیصلہ فرمادے ॥“ (رسالہ راز حقیقت)

اب مرزا جی کا مندرجہ ذیل اشتہار ملاحظہ فرمائیے۔

”میں نے خدا سے دعا کی ہے کہ وہ مجھے میں اور محمد حسین بیانوی میں آپ فیصلہ کرے اور وہ دعا جو میں نے کی ہے یہ ہے کہ اے ذوالجلال پر درد گار اگر میں تیری نظر میں ایسا ہی ذلیل اور جھوٹا اور مفتری ہوں جیسا کہ محمد حسین بیانوی نے اپنے رسالہ ”اشاعتۃ السنۃ“ میں بار بار مجھکو کذاب اور دجال اور مفتری کے لفظ سے یاد کیا ہے۔ اور جیسا کہ اس نے اور محمد حبیش جعفر زمی اور ابو الحسن تقیٰ نے اس اشتہار میں جو، ارنومبر ۱۸۹۴ء کو چھپا ہے میرے ذلیل کرنے میں کوئی دلیل ایسا نہیں رکھا۔ تو اے میرے مولا اگر میں تیری نظر میں ایسا ہی ذلیل ہوں تو مجھ پر تیرہ ماہ کے اندر یعنی دار دسمبر ۱۸۹۵ء سے ۱۵ ارجمندی نسلہ تک ذلت کی مار دکر اور ان لوگوں کی عزت اور وجہت ظاہر کرنا اور اس روز کے جھگڑے کو فیصلہ فرماء۔ لیکن اگر میرے آتا، میرے مولا میرے منعم۔ میری ان نعمتوں کے دینے والے جو توجانتا ہے اور میں جانتا ہوں تیری جناب میں میری کچھ عزت ہے تو میں عاجز ہی سے دعا کرنا ہوں کہ ان تیرہ مہینوں میں جو دار دسمبر ۱۸۹۵ء سے ۱۵ ارجمندی نسلہ تک

شمار کئے جائیں گے۔ شیخ محمد حسین اور جعفر زمیلی اور عتبی مذکور کو جنہوں نے  
میرے ذلیل کرنے کیلئے یہ اشتہار لکھا ہے۔ ذلت کی مار سے دنیا  
میں رسو اکر۔ غرض اگر یہ لوگ تیری نظر میں پچھے اور متقدی اور پر ہمیزگار  
اور میں کذاب اور مفتری ہوں تو مجھے ان تپرہ مہینوں میں ذلت کی مار  
سے بباہ کر۔ اور اگر تیری جانب میں بچھے و جاہت اور عزت ہے تو  
میرے لئے یہ نشان ظاہر فرمائیں تینوں کو ذلیل اور رسو ا اور  
ضُرُبَتْ عَلَيْهِمُ الْذَلَّةُ كامصادق کر۔۔۔ آگے لکھتے ہیں۔۔۔

”یہ دعا تھی جو میں نے کی۔ اس کے جواب میں الہام ہوا کہ میں ظالم کو  
ذلیل اور رسو اکر دیں گا اور وہ اپنے ہاتھ کا ٹیکے کے لیے۔۔۔

اس کے بعد یہ الہام ہوا اور کچھ الہامات علی میں ہونے لگتے ہیں۔  
”یہ خدا تعالیٰ کا فیصلہ ہے جس کا حاصل یہی ہے کہ ان دونوں فریقیں  
میں سے جن کا ذکر اس اشتہار میں ہے۔ یعنی یہ خاک ارایک طرف  
شیخ محمد حسین اور جعفر زمیلی اور رسولوی ابو الحسن عتبی، دوسری طرف  
خدا کے حکم کے پیچے ہیں۔ ان میں سے جو کاذب ہے وہ ذلیل ہو گا۔  
یہ فیصلہ چونکہ الہام کی بناء پرستے اس لئے حق کے طالبوں کے لئے ایک  
کھلا کھلانشان ہو کر برداشت کی راہ ان پر کھولے گا۔

مرزا جب نے عاجز زانہ اور دل کش انداز میں اپنے متبوعین کو بہ آیا دیکھ رکھیں  
پیشین گوئیوں کے برحق ہونے پر اور اپنے نسب العین کی صداقت پر جملے کی  
سمی کی ہے۔ بہر کیف ذہ کوئی بھی انداز اختیار کریں ہمیں اس سے یہاں کوئی  
بحث نہیں، بحث ان کی پیشین گوئیوں سے ہے۔ یہ بات تو قارئین کے سامنے  
آہی گئی کہ مرزا جب اپنی ان پیشین گوئیوں کو اپنے صادق یا کاذب ہونے کا معیار  
لئے ہاتھ کھلتے سے مراد یہ ہے کہ جن ہاتھوں سے ظالماً لئے جو حق پہنچیے ناجائز تحریک کام لیا دے ہاتھ اس کی  
حسرت کا موجب ہوں گے۔ وہ افسوس کر لے گا کہ کیوں یہ ہاتھ ایسے کام پر چلے۔ (مرزا)

قرار دیر ہے میں اور پوری وقت کے ساتھ یہ حقیقت ذہن فشین کر رہے ہیں کہ اگر پیشین گوتیاں اپنی اپنی جگہ صحیح اور حق ثابت ہوئیں تو مجھے دوسری باتوں میں جسی صادقی تسلیم کیا جانے عزت کل نگاہ سے دیکھا جائے۔ درست ہر جہت سے کاذب، مفتری اور جھوٹا سمجھا جائے۔ پیشین گوتیاں کیونکہ بہت زور دار دعویٰوں کے ساتھ کی گئی تھیں اس لئے ان کے نام بھی متبعین نے سمجھا خوب دل کھوں کر پر پیغیڈہ کیا اور بے قراری کے ساتھ ان کے وقوع پذیر ہونے کا انتظار کیا جانے لگا۔

الہام مرزا کے موجب یہ فیصلہ قطعی اور احسن سری فیصلہ ہونا چاہئے تھا۔ ان کے چیلے مرزا جی کو تو حق ہی پر جانتے تھے۔ وہ شدت سے منتظر تھے کہ اب دیکھئے پیشین گوئی زدہ لوگوں کا کیا حشر بتا ہے۔ مگر وہ نیک حضرات کیونکہ حق پر تھے لہر ان کے سینے ختم بوت کے صحیح عقیدے کی روشنی سے منور تھے اس لئے ان کا کچھ بھی نہیں تگڑا۔ خود مرزا بی کی پیشین گوئی کی موجیں ان کے ساحل ایمان سے تکرا کر فضا میں تخلیل ہو گئیں۔ وہ نیک دل اور مخلص حضرات ہر طرح بعافیت رہے ملتِ اسلامیہ میں ان کی عزت افرادی ہوئی۔ البتہ مرزا جی کی رسائیوں میں اپنا ہوتا پلا گیا۔ مگر وہ بزرگان خود صحیح موعود اور بنی نعلیٰ اپیسے کہاں تھے جو حقائق کو تسلیم کر لیتے۔ حقائق سے تو ان کو الزہی ہوتی تھی۔

پیشین گوئی کے تیرہ ماہ کے اندر تو کیا، کئی سال بعد تک بھی جب مرزا جی کے مقابل لوگوں پر کوئی آفت نہ آئی اور نہ کوئی افتاد پڑی تو مرزا جی نے اپنی دیرینہ عادت کے مطابق اسی فن کاری سے کام لیا۔ جس کا منظاہرہ وہ پہلے سے کرتے آ رہے تھے۔ پیشین گوئی کا نشانہ بنائے جانے والوں کے خلاف کفر کا فتویٰ جسٹر دیا اور شور پھا دیا کہ میری پیشین گوئی پوری ہو گئی۔ وہ ذلیل ہو گئے

- ان پر کفر کا نتیجہ لگ گیا۔ نیز یہ کہ اس اثناء میں محمدین کو کافی زمین  
ملی ہے، وہ زمیندار ہو گیا ہے۔ یہ بھی ہماری پیشین گوئی کے سچی ہو جانے کا  
بین ثبوت ہے، لوگوں نے پوچھا کہ زمین کاملاً تو خوش حالت کی علامت ہے  
اور جسے اقسام خداوندی کہنا چاہئے۔ اس میں تو ان کی عزت ہی بڑھی بذلت  
تونہ ہوئی۔ یہ بات سمجھے سے باہر ہے۔ ہاں اگر زمین ناجائز طور پر یا ظالمانہ اداز  
میں حاصل کی گئی ہے تو آپ کی بات کسی حد تک ٹھیک کی جاسکتی ہے۔ مگر  
ایسا نہیں ہے۔ یا پھر آپ ثابت کیجئے!

اس پر فرمایا گیا، وہ زمین ملنے سے زمیندار ہو گیا ہے۔ جو ذلت ہے کیونکہ  
جس کھر میں کھتی کے آلات داخل ہوں وہ ذلیل ہو جاتا ہے۔ یہ میں مزاجی  
بہادر کی توجیہات اور ان کے بھادری اور معقول دلائل۔ اور یہ تھیں بنی فیلی  
کی اہمی پیشین گوئیاں۔ یہی حال ان کے تمام الہامات کا ہے اور یہی معجزات  
کا۔ وہ اپنے معجزات کی تعداد بڑے سفر کے ساتھ تین لاکھ بتاتے ہیں۔ لیکن  
وہ جھیں معجزات کہتے ہیں وہ اس تعداد سے بھی زیادہ ہو سکتے ہیں۔ اگر کسی  
جاپی عقیدت مندنے ایک روپیہ مزاجی کی نذر کر دیا۔ تو فرما�ا۔ «میرے دل  
میں یہ بات آئی تھی» بس ایک مجزہ ہو گیا۔ اسی طرح اگر کسی سے پانچ دس سزار  
و پہلے ٹھنگ لئے تو فی روپیہ ایک مجزہ کے حساب سے اتنی ہی معجزات تیار ہو گئے  
ان کے قلم سے غلط سلطنت عربی میں یا اردو میں کوئی شعر یا غزل وغیرہ نکل گئی تو  
س کے تمام حدود والفاظ معجزات بن گئے۔

### پنڈت لیکھرام سے متعلق پیشین گوئی

یہ پنڈت لیکھرام وہی ہے جن کا ذکر پہلے آچکا ہے۔ ان سے متعلق پیشین گوئی

کے بارے میں جو اشتہار مرزا جی کی طرف سے منظر عام پر آیا تھا۔ وہ ذیل میں درج کیا جا رہا ہے۔ ملا حظ فرمائیئے :-

« واضح ہو کہ اس عاجز نے اشتہار ۲۰ رفروری ۱۸۸۸ء میں جو اس کتاب کے ساتھ شائع کیا گیا تھا۔ اندر من سرا دا آبادی اور لیکھام پشاوری کو اس بات کی دعوت دی تھی کہ اگر وہ خواہشمند ہوں تو ان کی قضاقد بر کی نسبت بعض پیشین گوئیاں شائع کی جائیں۔ سو اس اشتہار کے بعد اندر من نے تو اعراض کیا اور کچھ عرصہ کے بعد فوت ہو گیا، لیکن لیکھام نے بڑی دلیری سے ایک کارڈ اس عاجز کی طرف روانہ کیا کہ میری نسبت جو پیشین گوئی چاہو شائع کر دد۔ میری طرف سے اجازت ہے سو اس کی نسبت جب توجہ کی گئی تو انشہ جل شانہ کی طرف سے یہ الہام ہوا۔ عجل جسد اللہ خوارلہ نصیبِ عذاب، یعنی ایک یجان گھوڑا لایا ہے جس کے اندر سے مکر دہ آواز نکل رہی ہے۔ اور اس کے لئے ان گستاخوں اور بد زبانیوں کے عوض میں سزا اور رنج اور عذاب مقرر ہے۔ جو خود را س کو ملکر رہے ہے گا۔ اور اس کے بعد آج ۲۰ رفروری ۱۸۹۳ء روز دشنبہ ہے۔ اس عذاب کا وقت مسلم کرنے کے لئے توجہ کی گئی تو خداوند کریم نے مجھ پر ظاہر کیا کہ آج کی تاریخ سے جو ۲۰ رفروری ۱۸۹۴ء ہے پھر برس کے عرصہ تک یہ شخص اپنی بد زبانیوں کی سزا میں یعنی ان بے ادبیوں کی سزا میں جو اس شخص نے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے حق میں کی ہیں۔ عذاب شدید میں مبتلا ہو جائے گا۔ سواب میں اس پیشین گوئی کو شائع کر کے تھا۔ مسلمانوں اور آریوں اور عیسائیوں اور دیگر فرقوں پر ظاہر کرنا ہوں گا۔

اگر اس شخص پر جو برس کے عرصہ میں آج کی تاریخ سے کوئی ایسا غذا نہیں  
نمازی ہوا جو عمومی تکلیفوں سے نرالا اور خارق عادت اور اپنے اندر الہی  
ہبیت رکھتا ہو۔ تو سمجھو کر میں خدا تعالیٰ کی طرف سے نہیں اور زاس  
کی روح سے میرا نہت ہے اور میں اس پیشین گوئی میں کاذب نکلا  
تو ہر ایک سزا کے ہجتے کے لئے تیار ہوں، اور اس بات پر راضی ہوں  
کہ مجھے گلے میں رساداں کر کسی سولی پر کھینچی جاوے اور باد جو دمیرے  
اس اقرار کے یہ بات بھی ظاہر ہے کہ کسی انسان کا اپنی پیشین گوئی  
میں جھوٹ نہ کلنا۔ خود تمام رسائیوں سے بڑھ کر رسول ہے۔ زیادہ اس  
سے کیا لکھوں؟“ (سراج منیر ص ۱۲)

قارئین خاص طور پر یہ بات ذہن پیشین کر لیں کہ مرزا جی کی اپنی پیشین گوئی لیکھ رہا  
کی موت کے بارے میں نہیں ہے۔ بلکہ خرق عادت کے طور پر کسی بھاری اور غیرنالک  
عذاب کے بارے میں ہے۔ جس کا تعلق زندگی سے ہے۔ یعنی اس کی زندگی میں  
اس پر کوئی ہبیت ناک عذاب نمازی ہو گا۔ جو سال پورے ہونے لگے اور لیکھ رہا  
پر کوئی افتاد نہیں ٹری اور نہ خرق عادت کے طور پر کوئی عذاب نمازی ہوا۔  
جس کوئے کہ مرزا جی لوگوں کو باور کر رہا سکتے کہ دیکھو ہماری پیشین گوئی پوری ہو رہی  
ہے، وہ کسی طرح عذاب میں مبتلا ہے۔ مرزا جی اور ان کے ہمتوں اسنت پریشان تھے  
انھیں اپنی پیشین گوئی کی دلدل سے نکلنے کا کوئی موقع نہیں مل رہا تھا۔ اتفاق  
سے اسی اثناء میں ان کے ایک دشمن نے چھرا گھونپ کر ان کو مارڈا۔ مرزا جی  
نے اس سے فائدہ اٹھایا۔ اور اس صورت حال کو پیشین گوئی کے پی ثابت ہونے  
کے ثبوت میں پیش کر دیا۔ جب کہ لیکھ رہا کے متعلق موت کی پیشین گوئی حق یہ نہیں  
پیشین گوئی ایک بار پھر پڑھ یجیہ! مال اگر پیشین گوئی یہ ہوتی کہ لیکھ رہا اتنی

مذمت میں قتل کر دیا جائے چکا تو پھر مرزا جی کو کچھ کہنے کا حق حاصل ہو سکتا تھا۔ مرزا جانے یہاں مسلمانوں کی ہمدردیاں حاصل کرنے کیجئے یہ تاثر دینے کی کوشش کی ہے کہ لیکھرام نے آنحضرت سلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں گستاخی اور بے ادبی کی تھی اسی لئے میں نے اس کیلئے یہ پیشیں گوئی کی ہے۔ ہم یہ نہیں کہتے کہ لیکھرام نے گستاخیاں نہیں کی ہوں گی، کی ہوں گی۔ اس پر اسکی جس قدر بھی مذمت کی جائے وہ کم ہے۔ ہمارا مقصد لیکھرام کی حمایت ہرگز نہیں۔ بلکہ یہ دکھانا مقصود ہے کہ غلام احمد قادری اپنی جو خود کو مامور من اللہ میں معوجہ اور نبی نعلیٰ بتا کر لوگوں کو گمراہ کرنے کی کوشش کر رہا ہے۔ دھرم جھوٹ اور سرایا مکروہ فریب ہے۔ اس کے سوا کچھ نہیں۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی اور حق تعالیٰ کی شان میں گستاخیاں تو خود مرزا جی زندگی کے آخری لمحوں تک کرتے رہے ہیں اور بڑی ڈھنڈی کے ساتھ کرتے رہے ہیں۔ آنحضرت نے ارشاد فرمایا میرے بعد کوئی بنی نہیں آئے گا، مرزا جی نے کہا، آئے گا اور وہ میں ہوں۔ اللہ تعالیٰ نے فرمایا، محمد خاتم النبیین ہیں۔ مرزا جی نے کہا نہیں۔ بنتوں کا سلسلہ جاری ہے۔ کیا یہ اثر اور اس کے رسولؐ کو جھوٹ لانے کا صریح ارتکاب نہیں ہے؟

## مرزا احمد بیگ، ان کے داماد اور آسمانی نکاح کے بارے میں پیشیں گوئی ،

پادری آٹھم کے بارے میں مرزا جی کی زور دار پیشیں گوئی طبعاً غلط ثابت ہوئی۔ مولانا محمد بیگ اور ان کے ساتھیوں سے متعلق پیشیں گوئی کا جو حشر بنا دہ سامنے آپ کا ہے۔ پنڈت لیکھرام کے لئے جو پیشیں گوئی فرمائی گئی تھی، وہ بھی

جھوٹی ہو کر ان کی رسوائی کا باعث بنی۔ اب یہ پیشین گوئی ایک مسلمان شخص مزرا احمد بیگ کے بارے میں ہے۔ تہہا احمد بیگ کے بارے میں نہیں۔ ان کے داماد اور بیٹی کے لئے بھی ہے۔ جس سے شادی کرنے کیلئے مرزا جی بے تاب تھے سابق پیشین گوئیوں کی طرح بلکہ ان سے زیادہ مرزا جی نے اس پیشین گوئی کو مرکٹہ الارار، عظیم الشان اور حق و باطل کے درمیان نیصد کن قرار دیا تھا میکن دوسری پیشین گوئیوں کی طرح یہ بھی مرزا جی اور ان کی پوری جماعت کے لئے انتہائی رسوائیں ثابت ہوئی۔ ہم واقعات کی صاف روشنی میں اس کا جائزہ پیش کر رہے ہیں۔ پیشین گوئی پڑھنے سے قبل اچھا ہے کہ آپ ایک نظر اسکے پس منظر کو بھی دیکھ لیں۔

اس پیشین گوئی کی اصل وجہ یہ تھی کہ مرزا احمد بیگ نے جو غلام احمد کے قریبی عزیز تھے۔ لیکن ان کی گمراہیوں سے متنفر تھے۔ اپنے کسی معاملہ میں مرزا جی سے اخلاقی تعاون چاہا۔ مرزا جی نے فرمایا "اس وقت تو میں کچھ نہیں کہہ سکتا تم پھر کسی وقت آنا۔" احمد بیگ دوسرے وقت پہنچے مرزا جی نے کہا "مجھے الہام ہوا ہے کہ میں تمہاری بیٹی (محمدی بیگم) سے نکاح کروں۔ اور یہ نکاح مقدر ہو چکا ہے۔ لہذا میں اس کے لئے تمہارے سے درخواست کرتا ہوں کہ تم اس رشتہ کو قبول کرلو۔ اس سے تمہیں بہت فائدہ پہنچے گا۔" مرزا جی نے اس عزیب عزیز کی مجبوری سے بیجا طور پر فائدہ اٹھانے کی کوشش کی تھی۔ یہ دہ مذہوم اور خود عرضانہ حرکت تھی جسے ایک حساس معاشرہ میں ہمیشہ نفرت و غصہ کی نگاہ سے دیکھا جاتا رہا ہے۔ احمد بیگ ایک غیور آدمی تھے۔ انھیں مرزا کی یہ ووے والی بات ناگوار گذری اور گذرنی کی چاہئے تھی۔ انھوں نے بڑی عمارت سے اس رشتہ کو ٹھکرایا۔ مرزا جی کی دلی تمنا تھی کہ وہ کبھی بھی طرح محمدی بیگم کو حاصل

کریں انہوں نے احمد بیگ کے صاف انکار کے بعد بھی کوششیں جاری رکھنے خاطر لکھے۔ سخا رشیں کر آئیں۔ جب کسی صورت باتِ زندگی تو پیشین گوئی کی دھونس دی اور بالآخر پیشین گوئی کر رہی دی۔ اس دھونس سے ان کا منشاء اپنی تھا کہ احمد بیگ اور ان کی اہلیہ جو اس معاملہ میں بہت سخت ہو گئی تھیں۔ خوف زدہ ہو گرا پانی جھیٹی بیٹی کو بوڑھے اور جھوٹے بُنی مرزا غلام احمد کے حوالہ کر دیں۔ احمد بیگ کے ہونے والے داما و پر غصہ رقبت کی آگ نہیں۔

اب مرزا جمی کی پیشین گوئی کے الفاظ بغور پڑھتے۔ لکھتے ہیں  
 «اس خداۓ قادر و حکیم مطلق نے مجھے فرایا ہے کہ اس شخص (احمد بیگ) کی دختر کلان (محمدی بیگم) کے نکاح کیلئے سلسلہ جنبائی کر دا اور ان کو کہہ دو کہ تمام سلوک و مردوں تم سے اسی شرط سے کیا جاوے گا اور یہ نکاح تمہارے لئے موجب برکت اور ایک رحمت کا نشان ہو گا۔ اور ان تمام تھتوں اور برکتوں سے حسد پاؤ گے جو استھنا، از فروغی شہنشہ میں درج ہیں۔ لیکن اگر نکاح سے اخراج کیا تو اس لڑکی کا انجام نہایت ہی مُراہب گا۔ اور جس کسی دوسرے شخص سے بیا ہی جاوے گی۔ وہ روز نکاح سے اڑھائی سال تک اور ایسا ہی والد اس دُختر کا تین سال تک فوت ہو جاوے گا اور ان کے گھر پر تفرقہ اور تنگی اور مصیبت پڑے گی۔ اور درمیانی زمانہ میں بھی اس دختر کیلئے کئی کراہت اور غم کے امر پیش آئیں گے۔» آگے لکھتے ہیں۔

پھر ان دونوں جو زیادہ تفریع اور تفضیل کیلئے بار بار توجہ کی گئی تو معلوم ہوا کہ خدا تعالیٰ نے جو مقرر کر دکھا ہے وہ ممکتب ایکی دختر

کلام جس کی نسبت درخواست کی گئی تھی ہر ایک دور کرنے کے بعد  
انجام کاراسی عاجز نہ کر سکے نکاح میں لادے گا۔ اور بے دینوں کو  
مسلمان بنادے گا۔ اور مگر اہوں میں ہدایت پھیلادے گا۔"

۱۰ جنوری ۱۸۸۶ء

اس پیشین گوئی میں واضح طور پر کہا گیا ہے کہ اگر محمدی بیگم کا نکاح  
درست کسی شخص سے کرو دیا گیا تو نکاح کی تاریخ سے تین سال کے  
اندر احمد بیگ اور ان کا ہونے والا داماد یعنی محمدی بیگم کا شوہر دونوں  
موت کے گھاٹ اتر جائیں گے۔ یہ جاننے کیلئے کہ محمدی بیگم کا نکاح  
کیس تاریخ میں منعقد ہوا اور وہ مرزابی کی پیشین گوئی کے مطابق  
کب تک موت کے منہ میں جائیں گے۔ مرزابی ہی کے الفاظ پڑھنے۔  
وہ بیعاد کے متعلق اپنے رسالہ "شہادت القرآن" میں لکھتے ہیں:-

"۲۱ ستمبر ۱۸۹۵ء سے قریباً گیارہ ہیئتے باتی رہ گئی تھی"

اُن کے لکھنے کے مطابق ۲۱ رائیگت ۱۸۹۵ء کے بعد ایک دن بھی احمد بیگ  
کے داماد محمدی بیگم کے شوہر کو زندہ نہیں رہنا چاہئے تھا۔ مگر وہ زندہ رہا اور  
صحت و عافیت کے ساتھ زندہ رہا، لفڑی میں تعلقات کی خوشگوار فضایں زندہ  
رہا۔ اس عرصہ میں اگر کہیں وہ بیمار مولگیا ہوتا یا کسی سفر میں چلا گیا ہوتا۔ یا  
میاں بیوی کے باہمی تعلقات میں کچھ تلخیاں پیدا ہوئی ہوتی ہو تویں تو مرزابی جھٹ  
پکارا۔ لہتے کہ ہماری پیشین گوئی پسی ہوئی۔ دیکھو احمد بیگ کا داما کسی ملت  
میں ہے۔ اور یہ حالت ہمارے نزدیک خود موت کے مترادف ہے۔

قارئین غور فرمائیں اپیشین گوئی میں کہا گیا تھا کہ احمد بیگ کا داما ذکر کا حکم کے بعد  
تین سال کے اندر ختم ہو جائے گا۔ جب کہ وہ نکاح کے بعد آٹھو سال تک زندہ

رہا۔ کہا گیا تھا کہ ان کے گھر پر تفرقة، نگی اور مصیبت پڑے گی، ان میں سے کوئی بات بھی پیش نہیں آئی۔ پیشین گوئی میں تھا کہ درمیانی زمانہ میں محمدی بیگم غورنخ میں مبتلا ہوگی۔ ایسا بھی نہیں ہوا۔ پیشین گوئی میں یہ بھی تھا کہ انعام کا نجٹھی بیگم اس عاجز کے نکاح میں آئے گی۔ جب کہ زندگی بھر حضور اسی صرفت میں ترپتے رہے۔ محمدی بیگم سے نکاح تو کیا ہوتا، اس کی شکل بھی نہیں دیکھ سکے۔ اور یہاں بنی طیل اسی نام روایتی میں ذکرتوں کا بھاری بوجہ سر پر رکھکر دنیا سے سدھار گئے۔ اور آس جہانی بن گئے۔

شہزادی کا ایک خط جوانخوں نے مولانا شمار اللہ صاحب کو لکھا تھا  
پیش کر رہے ہیں۔ اسے غور سے پڑھئے!

## مرزا جی بن امام مولانا شمار اللہ صاحب آخری فیصلہ

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

نَحْمَدُهُ وَنُصَلِّی عَلٰی رَسُولِهِ الْكَرِیْمِ رَايْسِ شَلَوْنَاقِ اَحْقَنْ هُوقلِ ای وَرَبِّ الْاَنْجَنْ  
مجید۔ مولوی شمار اللہ صاحب۔ الشَّلَامُ عَلٰی مَنْ اتَّبَعَ الْمَهْدَی

مدت سے آپ کے پرچہ اہل حدیث میں میرنگا تکذیب، تفسیق کا سلسہ جاری ہے  
بہیشہ مجھے آپ اپنے اس پرچہ میں مردود کذاب، وحال مفسد کے نام سے منسوب  
کرتے ہیں اور دنیا میں میری نسبت شہرت دیتے ہیں کہ یہ شخص مفتری اور وجلی  
اور کذاب ہے۔ اور اس شخص کا دھوکی سیچ موعود ہونے کا سراہ فراہ ہے۔ میں  
نے آپ سے بہت دکھ، حایاۃ اور پھر کرتا رہا مگر چونکہ میں دیکھتا ہوں کہ میں  
حق کے پھیلانے کیلئے مأمور ہوں اور آپ بہت سے افہرستہ میرے پر کرتے اور دنیا کو

میری طرف آنے سے روکتے ہیں۔ اگر میں ایسا ہما کذاب اور مفتری ہوں جیسا کہ اکثر اوقات آپ اپنے ہر ایک پرچہ میں مجھے یاد کرتے ہیں۔ تو میں آپ کی زندگی میں ہی ہلاک ہو جاؤں گا۔ کیونکہ میں جانتا ہوں کہ مفسد اور کذاب کی بہت عمر نہیں ہوتی اور آخر دہ ذلت اور حسرت کے ساتھ اپنے اشد ٹھنوں کی زندگی میں ہی ناکام ہلاک ہو جاتا ہے اور اس کا ہلاک ہونا ہی بہتر ہوتا ہے۔ تا خدا کے بندوں کو تباہ نہ کرے۔ اور اگر میں کذاب اور مفتری نہیں ہوں۔ اور خدا کے مکالم اور مخاطبہ سے مشرف ہوں اور سیع موعود ہوں، تو میں خدا کے فضل سے امید رکھتا ہوں کہ سنت اللہ کے موافق آپ مکذبین کی سزا سے نہیں بچیں گے۔ پس اگر دہ سزا جوانان کے ہاتھوں سے نہیں بلکہ خدا کے ہاتھوں سے ہے جیسے طاعون ہیضہ دیزہ مہلکہ بیماریاں۔ آپ پرمیری زندگی میں ہی وارد نہ ہوئیں تو میں خدا کی طرف سے نہیں۔

یہ کسی الہام یادی کی بنابر پیشین گوئی نہیں محفوظ دعا کے طور پر میں نے خدا سے فیصلہ چاہا ہے اور میں خدا سے دعا کرتا ہوں کہ اے میرے ماں۔ اگر یہ دعویٰ میں مسیح موعود ہونے کا غرض میرے نفس کا افراہ ہے اور میں تیری نظر میں مفسد اور کذاب ہوں اور دن رات افترا کرنا میر کام ہے تو اے میرے پیارے ماں۔ میں عاجزی سے تیری جانب میں دعا کرتا ہوں کہ مولوی شناہ انشا صاحب کی زندگی میں مجھے ہلاک کر اور میری ہوت سے ان کو اور ان کی جماعت کو خوش کر دے ٹائیں۔

مگر اے کامل اور صادق خدا۔ اگر مولوی شناہ انشا ان چہتوں میں جو مجھے پر لگاتا ہے۔ حق پر نہیں۔ تو میں عاجزی سے تیری جانب میں دعا

کرتا ہوں کہ میری زندگی میں ہی ان کو نابود کر، مگر نہ انسانی ہاتھوں سے بلکہ طاعون وہی صنہ وغیرہ امراض مہلکہ کے۔ بجز اس صورت کے کہ وہ کچھ تکلیف طور پر میرے رُدبرد اور میری جماعت کے سامنے ان تمام گایوں اور بذریبوں سے قبہ کرے۔ جن کو وہ منصبی فرض سمجھ کر ہمیشہ محکم کو دکھ دیتا ہے۔ آمین یا رب العالمین۔

میں ان کے ہاتھ سے بہت ستایا گیا اور صبر کر رہا مگر اب میں یکھٹا ہوں کہ ان کی بذریبوں کی حد سے گزر گئی۔ وہ مجھے ان چوروں اور ڈاکوؤں سے بھی بدتر جانتے ہیں جن کا وجود وہیا کیلئے سخت نقصان رسال ہوتا ہے اور انھوں نے تمام دنیا سے مجھے بدتر سمجھ لیا۔ اور وہ درود و رملکوں تک میری نسبت یہ پھیلا دیا کہ یہ شخص (مرزا صاحب) درحقیقت مفسد اور ٹھنگ اور دکان دار اور گذاب اور منفتری اور نہایت درجہ کا بُرا آدمی ہے۔ میں یکھٹا ہوں مولوی شناوار اشٹراہی ہمتوں کے ذریعہ سے میرے سلسے کو نابود کرنا چاہتا ہے۔ اور اس عمارت کو منہدم کرنا چاہتا ہے جو تو نے اے میرے آقا اور میکر صحیحہ والے، اپنے ہاتھ سے بنائی ہے اس لئے اب میں تیرے ہی تقریس اور رحمت کا وامن پکڑ کر تیری ختاب میں ملتحی ہوں کہ مجھ میں اور شناوار اشٹر میں سخا فیصلہ فرم۔ اور جو تیری لگاہ میں درحقیقت مفسد اور گذاب ہے اس کو صادق کی زندگی میں ہی وہیا سے اٹھالے یا کسی اور نہایت سخت آفت میں جو موت کے برابر ہو مبتلا کر۔ اے میرے پیارے مالک۔ تو ایسا ہی کر۔ آمین ثم آمین۔

بالآخر مولوی صاحب سے اتنا سس ہے کہ وہ میرے اس تمام مضمون کو اپنے پرچہ میں چھاپ دیں اور جو چاہیں اس کے نیچے لکھ دیں۔ اب فیصلہ

خدا کے ہاتھ میں ہے۔ (مرزا جی غلام احمد قادریانی کا) اشتہار مورخہ ۱۴۰۶ھ  
 شوالیہ مدرجہ تبلیغ رسالت جلد دہم صفحہ ۱۲۰ اب جواہ قادیانی مذہب، الیاس اولیہ  
 خدا کی قدرت اور مقام عبرت دیکھئے کہ مولانا شار اللہ صاحب تو ایک مدت  
 تک بعافیت زمہ رہے اور بوڑھے ہو جانے کے باوجود قادریانیت کی نیخ کنی سیں  
 لگے رہے اور مرزا جی بہادر اپنے اس اشتہار کے ایک ہی سال بعد ۱۴۰۷ھ مئی شوالیہ  
 میں اپنے دامن میں بہت ساری رواییاں سمیٹ کر پاری آٹھم اور پنڈت نیکم (۱)  
 کے پاس ہادیہ میں جا پہنچے۔ قادریانیت کی سر زمین پرستا ٹھاچا گیا۔ ان کے امتی حیرت  
 سے ایک دوسرے کامنہ دیکھتے رہ گئے انتظار تھا مولانا شار اللہ کے مرجانے کا  
 اٹھک گئے مرزا جی۔ وَتَعْزَّ مِنْ تَشَاءُ وَتَذَلَّ مَنْ تَشَاءُ مُبِيدُكُ الْخِيرَاتِ  
 علی کل نقیٰ قدیم ۵

دعویٰ کیا تھا گل نے اس گل کی رو بری کا ہے۔ تھپڑے صبانے مارا شبنم نے منہ پر تھوکا  
 نوٹ کرنے کی بات یہ ہے کہ اس خط میں مرزا جی نے لکھا ہے کہ "اگر میں ایسا ہی  
 کذاب اور فتري ہوں جیسا کہ اکثر اوقات آپ اپنے ہر ایک پرچہ میں مجھے یاد کرتے ہیں  
 تو میں آپ کی زندگی میں ہی ہلک ہو جاؤں گا۔"  
 چنانچہ ایسا ہی ہوا۔ اسی خط میں ہے کہ "اگر میں کذاب اور فتري نہیں ہوں اور  
 خدا کے مکالمہ اور مخاطب سے شرف ہوں اور سیع موعود ہوں تو میں خدا کے نفل سے  
 اسید رکھتا ہوں کہ سنت اللہ کے موافق آپ مکذبین کی سرزست نہیں پھیں گے۔  
 پس اگر وہ مزا جوان ن کے ہاتھوں سے نہیں بلکہ خدا کے ہاتھوں سے ہے۔ جیسے طاعون  
 دہمینہ دینہ ملک بیماریاں۔ آپ پر میری زندگی میں ہی وارد نہ ہوئیں تو میں خدا تعالیٰ  
 کی طرف سے نہیں ہے۔ خدا کے فضل و کرم سے مولانا شار اللہ صاحب تو ہر طرح  
 سے محفوظ رہے۔ نہ طاعون میں مبتلا ہوئے اور نہ ہمیشہ کی بیماری ان کو چھو سکو۔ اس کے

بریکس خود مرزا جی ہسپنہ کی شدید تکلیف میں متلا ہو کر مرے۔  
اس خطے سے پہلے بھی مرزا جی کے مولانا شناہ اشٹر صاحب کے لئے پیشین گوئی کی  
تھی۔ اس کا جو شتر ہوا۔ وہ بھی دیکھ لیجئے!

## مولانا شناہ اللہ سے متعلق پیشین گوئی

مرزا جی نے ایک پیشین گوئی کی تھی کہ وہ (مولانا شناہ اشٹر) قادریان میں میری  
پیشین گوئیوں کی پڑائیں کیلئے ہرگز نہیں آئیں گے جیسے ہی یہ پیشین گوئی مولانا کے  
علم میں آئی۔ وہ فوراً اسی مقصد کیلئے ۱۹۰۶ء میں قادریان جادھ گئے۔ وہ اور  
مولانا محمد حسین صاحب دعیزہ توجھوں بنی کو ہر جگہ اور ہر رُخ سے مات دیئے کا عزم  
صتم کئے ہوئے تھے۔ وہ اس موقع پر کیسے چوک سکتے تھے۔ جب مولانا شناہ اشٹر  
نے ایک خط کے ذریعہ مرزا جی کو آگاہ کیا کہ میں آپ کی پیشین گوئی کے برخلاف قادریان  
پہنچ چکا ہوں اور گفتگو چاہتا ہوں۔ تو مرزا جی گوں ہو گئے۔ اور اس وقت تک  
زان خانے سے باہر نہ نکلے جب تک ایسے صورت ہو گوں سے تین کے ساتھ یہ معلوم نہیں  
ہو گیا کہ شناہ اشٹر قادریان کی حدود سے باہر جا چکے ہیں۔ دیکھنے بنی طفل کی پیشین  
گوئی کتنی سچی ثابت ہوئی!

## مولانا شناہ اللہ کو دعوت مبارزت اور میدان میں آنے سے گزر

ایک مرتبہ مرزا جی نے عربی میں ایک قصیدہ لکھ لیا اور مولانا شناہ اشٹر کو چیلنج  
کروایا کہ

” یہ میرا قصیدہ ہے عربی میں ہے اور یہ میرا اسکم مجاز ہے۔ اگر تم حق پر  
ہو تو آج سے پانچ دن کے اندر اس جیسا قصیدہ لکھ کر پیش کرو ۔“

مولانا مرحوم نے بڑا اچھا جواب دیا۔ فرمایا  
”تمہارا چیزیں مبتدا ہے مگر پہلے مجھ میں آگراں کی عربی سمجھ کرو۔ اور  
پھر میں پانچ دن سے پہلے قصیدہ پیش کرتا ہوں“

اس پر مرتضیٰ جی کھیل گئے اور چب سادھی سیکونک اپنی عربی آتی ہی نہیں  
خنی کہ کسی عربی داں کے سامنے آگر زبان و تواند کے مسئلہ میں گفتگو کر سکیں۔

## ایک لمحہ پیشین گولی

شہزادے میں مرتضیٰ جی کی بیگم حاملہ ہو گئیں۔ آپ نے فوراً پیشین گولی فرمادی کہ۔  
”خداوند کریم نے جو ہر چیز پر قادر ہے۔ مجھ اپنے الہام سے فرمایا کہ میں  
تجھے ایک رحمت کا شان دیتا ہوں۔ تادین اسلام کا شرف نہ لام اثر  
کا مرتبہ لوگوں پر نظر ہر ہو۔ تا لوگ سمجھیں کہ میں قادر ہوں۔ جو چاہیتا  
ہوں کرتا ہوں۔ تادہ یقین لائیں کہ میں تیرے ساتھ ہوں اور تباہیں  
جو خدا۔ خدا کے دین۔ اس کی کتاب۔ اس کے رسولوں کو انکار کی نگاہ  
سے دیکھتے ہیں۔ ایک کھلی نشانی ملے۔ ایک وجہہ اور یاک رہکا تجھے  
دیا جائے گا۔ وہ تیرے ہی تغم تیری ہی ذریت سے ہو گا۔ خوب صوت  
پاک رہکا۔ تمہارا ہمہ ان آتا ہے۔ اس کا نام بشیر بھی ہے۔ مبارک  
وہ جو آسمان سے آتا ہے۔ اس کے ساتھ فضل ہے۔ وہ بہنوں کو  
بیماریوں سے صاف کرے گا۔ علوم علمی و باطنی سے پُر کیا جاوے گا  
وہ تین کو چار کرنے والا ہو گا۔ اسیروں کی رستگاری کا باعث ہو گا  
تو میں اس سے برکت پائیں گی۔

کسی سے من لیا ہو گا کوئی عمل کے دوران داہنی کو کب بھاری ہونا لڑ کے .....  
کی علامت ہے۔ اور بائیں کا بھاری ہونا لڑ کی کی استفسار پر بیگم نے کہہ دیا  
ہو گا کہ میری داہنی کو کب بھاری ہے۔ اب کیا تھا۔ مرا جی نے جھٹ سے پیشین گوئی  
کر دیا۔ یہ ان کی عادت تھی بی کہ اپنی ہربات کو الہامی بتاتے تھے۔ معتقد ہیں ملکیک  
مادرزاد دلی کامل، مجدد وقت اور امام زماں کے ظہور کا شدت سے انتظار کیا  
جانے لگا۔ اثر اثر کر کے جب دن پورے ہوئے اور محل باہر آیا تو۔ لڑکا  
نہیں۔ لڑکی تھی۔ ٹھر اے بسا آرزو کہ خاک ٹشنا۔

وگوں نے پوچھا؟ مرا جی۔ یہ کیا ہوا؟ یہ تو لڑکی ہو گئی۔ آپ نے تو عظیم الشان  
لڑکے کی پیشین گوئی کی تھی؟ — مرا جی نے فوراً کرتب دکھایا کہ میں نے یہ کب کہا  
تھا کہ اسی محل سے لڑکا ہو گا۔ الہام کے مطابق لڑکا ضرور ہو گا۔ دوسرے محل میں ہو گا  
دوسرے میں بھی نہ ہوا۔ تیسرا میں ہو گا۔ ہو گا ضرور۔

مولانا شناہ افسرد غیرہ جو کروانا کا تبین کی طرح مرا جی کی ہر ہربات پر نظر  
رکھتے تھے۔ جستجو میں رہنے لگے اور ایسا انتظام کر لیا گیا کہ مرا جی کے گھر کی خبری بھی  
ملتی رہیں۔ خطرہ یہ تھا کہ کہیں مرا جی کسی دوسرے نومود سے بیگم کی گود بھر کر  
یہ شہرور نہ کر دی کہ میرے الہام کے مطابق لڑکا پیدا ہو گیا۔ یہ ان سے کچھ بعید  
بھی نہیں تھا۔ مرا جی نے لڑکا پیدا ہونے کے لئے نہ جانے کیا کچھ کیا ہو گا۔ لیکن  
افسوس۔ اس لڑکی کے بعد ان کے یہاں کوئی بچہ ایسا پیدا نہیں ہوا جسے مرا جی  
اپنی پیشین گوئی کا مصدقہ قرار دے سکتے۔

مرا جی کی فیصلہ کن اور دوسری پیشین گوئیاں جب پوری نہ ہوئیں تو لڑکے  
پیمانہ پر اُن کی رسوانی ہوئی۔ ہونی ہی تھی۔ ہونی اور غوب ہوئی۔ مسلمانوں ہی میں  
نہیں۔ سہندوں اور عیسائیوں میں بھی ہوئی۔ ان کے چیلوں کو چاہئے تھا کہ دھقائق

کے سامنے آجائے کے بعد صحیح راہ پر آ جاتے۔ مرزا جی کا ساتھ چھوڑ دیتے۔ مگر ان میں سے بہت سوں نے ایسا نہیں کیا۔ بلکہ عذر گناہ بدتر از گناہ کے مذکوب ہو گئے۔ مرزا جی کے ایک چیلے نہوار الدین امکن، پیشین گوئیوں کے صحیح ثابت ہونے سے گہرا اگرا در مرزا جی کے چہرے سے ذلت کی گرد صاف کرنے کیلئے ایک نرالا انداز اختیار کرتے ہیں۔ لکھتے ہیں:-

ہربات کی کوئی نہ کوئی غرض ہوتی ہے۔ دیکھنا یہ ہے کہ وہ غرض پوری ہوئی یا نہیں۔ جب اصل غرض پوری ہو جائے تو پھر یہ سوال بے نامہ ہے کہ پیشین گوئی پوری ہوئی یا نہیں۔“

(مرزا احمد بیگ والی پیشین گوئی ص۲)

دنیا جانتی ہے کہ کسی پیشین گوئی کو جیکہ وہ اپنے شخص کی طرف سے کی جائی ہو جو امور من اللہ اور نبی ہونے کا مدلی ہو، اسی وقت درست مانا جائے گا جب وہ دعوی کے عین مطابق پوری ہوگی۔ ورنہ نہیں۔ غرض تو بعد میں کچھ بھی تباہی جاسکتی ہے۔ اس طرح کی پیشین گوئی بلکہ اس سے کہیں عقول انداز میں تو کوئی بھی کریکٹ نہیں۔ پیشین گوئی کا اور اس پر زور دینے کا حقیقتی کہ اس سے کذب و صدق کا معیار اور قطبی فیصلہ کرنے کا توصیف مطلب یہی ہوتا ہے کہ جس طرح کہا جائے، اس کو اس طرح ہونا چاہئے نہ ہونے کی صورت میں یہ کہنا کہ اس سے میرا مطلب یہ تھا۔ میری غرض یہ تھی۔ حق کے ساتھ آنا کافی ہے۔ فہم و شعور کو منزہ چڑھانا ہے۔ غلط اور کیک تو جیہات ہیں۔ جبھیں معمولی سمجھو تو جھر لکھنے والا بھی نہیں مان سکتا۔

# مرزا سعید، عقلِ سالم کیلئے چیز کلخ

ڈاکٹر رشید الوحید رحمہ، جامعہ ملیہ اسلامیہ ڈھنڈہ

حکیم مظلوم نے قرآن پاک میں اپنے رسول کی طرح طرح صفت بیان فرمائی ہے  
غور کیجئے تو ہر بیان میں کوئی نہ کوئی حکمت پوشیدہ ہے۔ بعض اسامار و صفات کے  
ذکر سے جناب باری تعالیٰ نے آنے والے دور میں ٹرے فتنوں کا سد باب  
فرما دیا ہے۔ تمام اسامار اور تمام صفات کا استقصاء تو مشکل اور تفصیل طلب ہے  
مثال کے طور پر لفظ "عبد" کو لیجئے اس لفظ سے بہت بڑا مقصود عظیم یہ سمجھ میں  
آتا ہے کہ بنی اکرم علیہ الصلوٰۃ والتسیل کے بے مثال، اور النساۃت کے اعلیٰ ترین  
مقام کو سامنے رکھتے ہوئے۔ ذہن و عقیدہ کو ٹھکّنے، مگر اہ پونے سے محفوظ رکھنے  
کا بہترین سامان کر دیا گیا ہے۔ پھر قرآن پاک میں متعدد جگہ اس لفظ "عبد" کو  
اشرف ترین مقامات میں ذکر فراکر اس حفاظت کو اور جی متکمل فرمادیا ہے۔  
اسرار کے ذکر میں ہے "سُبْحَانَ الرَّحْمَنِ أَسْرَى بَعْدَهُ" ایک اور جگہ۔  
"وَإِنَّهُ لَتَأَقَّمَ عَبْدَ اللَّهِ - پھر فرمایا " قَادِحٌ إِلَيْهِ عَبْدٌ بَعْدَهُ ما وَدَى ، اور  
"وَإِنَّكَ لَتَنْهَرُ فِي رَبِّكَ مَقَانِزًا عَلَى عَبْدِنَا" وغیرہ "لَاكَ  
پھر حضرت مسیح مجی تیامت میں شفاعت کے موقع پر اسی شرف و مجد  
والے لفظ کو اختیار فرمائیں گے۔ اذہبوا الی محمد عبد غفرلہ مانقدم

من ذنبہ و ماتاً حُرّ

دوسری صفت قرآن پاک نے یوں بیان فرمائی ہے: «لَكُنْ رَسُولَ اللَّهِ  
 ذَخَاتِمُ النَّبِيِّينَ» کے سلسلے میں ایک بات نوٹ کرنے کی ہے، تمام ہی انبیاء  
 کرام خصوصاً بنی آخر الزماں میں دعوت کا بنیادی مقصد ایک ذاتِ واحد کی طرف  
 مخلوق کو بلا ناقہ، مشرکینِ عرب کو محمد بن عبد اللہؐ کے کوئی کد نہ تھی ہاں آپ کی  
 بعوت کے تصور سے ان کو چڑھتی، اور یہ اس لئے کہ صدیوں سے تین سو  
 سال پڑھ بلکہ ہزاروں اور لاکھوں تبوں کو پوجنے والوں کو جب بنی نے ایک ہی  
 عبود کی طرف پلایا۔ اور صرف اُسی ایک ذات کو پوجنے کی دعوت دی تو وہ  
 پوری طرح اس کی مخالفت پر کمر پستہ ہو گئے۔ جب تک آپ اس دُنیا میں رہے  
 ان کے سینے میں غیض و غصب کا طوفان بھرا کتا رہا۔ طرح طرح کے نظام اور  
 جنگ کا بازار گرم رکھا، اور آپ کے دنیا سے پردہ پوشی فرماتے ہی انہوں نے  
 براہ راست قیصر بیوت پر جملے شروع کر دئے، اور اس طرح کہہتے ہے  
 جھوٹے بنی۔ دعوانے بعوت کرنے، بنی کریم اسراخطرے سے واقف تھے۔ آپ کے  
 قلب صافی پر آنے والے اس فتنے کا خطرہ گذر رہا تھا۔ چنانچہ اللہؐ کے اس فرمان  
 «حَاتَمُ النَّبِيِّينَ» کی طرح طرح سے آپ نے تشریع فرمائی۔ مثال دے کر دھننا  
 فرمائی اور بعض مواقع پر توصاف ہی بتاؤ یا کہ میرے بعد کچھ جھوٹے لوگ بعوت  
 کا دعویٰ بھی کریں گے۔ یہ سب آپ اسی لئے کر رہے تھے کہ امت اس عظیم گرامی  
 میں پڑ گردنے کو برپا نہ کر لے۔ شرک میں داخل ہو کر اللہؐ کے سخت غصب  
 کا شکار نہ ہو جائے۔ نیز بنی آخر الزماں کی ذات سے امت میں جو ایک مرکزیت  
 پیدا ہو گئی ہے، سیکڑوں بنی کے جھوٹے دعوؤں سے وہ انتشار کا شکار نہ ہو جائے۔  
 چنانچہ صحیحین کی ایک روایت میں اس کو مثال دے کر بتایا۔

”میری اور انبیا کی شان ایک خوبصورت محل کی ہے، وہ محل یوں تونکل سے۔ مگر ایک اینٹ کی جگہ اس میں خانی ہے، اس محل کو دیکھنے والوں نے لکھوم گھوم کر اس کو دیکھا، پسند کیا، اُسی ایک اینٹ کی خانی جگہ کے علاوہ اور کوئی عیب ان کو نظر نہ آیا۔ پس میں اس خانی جگہ کو بھر دوں گا، مجھ پر وہ عمارت مکمل ہوگی اور رسالت بھی مجھ پر ختم ہوگی“

ایک جگہ سرکار دو عالم نے تاکید فرمائی

”میرے مختلف نام ہیں نعم محمد ہوں، میں احمد ہوں، میں ماحی ہوں (الشیرے ذریعے کفر کو محظوظ رہا گے)، میں حاشر ہوں (الشیراک یعنی قدموں میں لوگوں کو جمع فرمائیں گے۔ میں عاقب ہوں)“ (عاقب وہ کہ اس کے بعد کوئی بنی نہ ہو) (مسلم شریف)

پھر اگلی روز میں آپؐ (مرزا ایسے) جھوٹے نبیوں کی تکذیب فرمائی اور تردید فرمادی۔

”بے شک میری اقت میں تینیں جھوٹے ہوں گے۔ اور سر ایک اُن میں سے خود کو بنی سمجھے گا۔ اور میں خاتم النبیین ہوں، میرے بعد کوئی بنی نہیں ہے (مسلم شریف)“

ایک جگہ بنی اسرائیل صلی اللہ علیہ وسلم نے دیگر انبیاء کے مقابلے میں سات چیزوں میں اپنی فضیلت ذکر فرمائی ہے۔ اس میں سے آخری فضیلت یہ ذکر فرمائی ”مجھ پر نبوت ختم ہوگی ہے“ یا ”غرض کر آپؐ اس دجالی اور کذابی فتنے سے بخوبی واقف تھے۔ اس لئے ”ختم نبوت“ کے قرآنی اعلان کو طرح طرح سے واضح فرمایا۔ اور اپنی ذات یا کپر نبوت کے اختتام کا طرح طرح سے یقین دلاتے رہے۔ مگر اس پذیبی کا کیا جائے کہ دشمنانِ دین دا سلام نے پھر بھی، تمام تاکیدوں اور اقویں

کے باوجود، اپنی نبوت کا جھوٹا اعلان کیا، خود بھی گراہ ہوتے اور امت کے افراد کو بھی تباہ دیرباو کیا، خود بھی اکرمؐ کے سامنے پھر حضرت ابو بکر صدیق رضی اللہ عنہ کے ہمہ خلافت میں یہ صورت پیش آئی، آپ نے ڈٹ کر مقابلہ کیا اور اس گمراہی کا قلع قمع کر دیا۔ مگر اس کے بعد بھی برائی جھوٹے مت عیان نبوت اٹھتے رہے، اور الحمد للہر ہر دور میں علماء امت نے خم ٹھونک کران کا مقابلہ کیا۔ بڑھتے ہوئے سیلاپ کو روک دیا، بہت تھوڑی جماعت ان کے وجلِ فریب سے متاثر بھی ہوتی۔ مگر امت کی اکثریت کو، ہر دور کے علماء حنفی اور مسلمانینِ اسلام نے اس فتنے کے بھنوڑ میں ڈوبنے سے بچایا ہے۔

ہندوستان میں بھی یہ، اور دوسرے فتنے نئے نئے روپ سے الجھتے رہے ہیں اور ان سب میں گھرا، گراہ کن اور ویرپا فتنہ مرزاعلام احمد قادریانی کا فتنہ تھا۔ جو تجدید، محدثیت، مہدویت، سیمیت سے ترقی کر کے حرمیم نبوت کے تقدس کو بزرعِ خلیل خویش تازتا کر گیا۔ اور اپنے آغاز سے لے کر آج تک یہ فتنہ برابر موجود ہے۔ وقتاً فوقتاً جگہ جگہ سر اٹھاتا رہتا ہے۔ پاکستان اور امریکہ تو اس فتنے کا گڑھ بن ہی چکا ہے۔

### مرزاؑ کے دعوے کے اسباب!

مرزانے ایسا دعویٰ کیوں کیا، متعدد تحریروں کے دیکھنے کے بعد مجھے میں آتا ہے کہ اول تو خود ان کے دماغ میں بچپن ہی سے، تعلیٰ، عجب، خونمناکی اور طبیر شہرت کا کیڑا رینگتا رہتا تھا۔ اس پرستم یہ کہ طرح طرح کے موزی امراض کا حل، مالیخولیا، ہشیریا، اور جانے کیا کیا، الابلا، جس میں انسان کا دل و دماغ یعنی کام نہیں کر سکتا تھا۔

مولانا ابو الحسن علی ندوی تحریر فرماتے ہیں،۔

«مرزا غلام احمد قادریانی جو ذہنی انتشار کے مریض تھے لہ اور بڑی شدت سے اپنے دل میں یہ خواہش رکھتے تھے کہ وہ ایک نئے دین کا بانی بنے، ان کے کچھ متبوعین اور مومنین ہوں اور تاریخ میں ان کا دویسا ہائی نام و مقام ہو جیسا جناب رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کا ہے»<sup>۱۱</sup>

دوسرا پر کہ سارے ملک اور ملتِ اسلامی کی بذقی کھٹھے، انگریزوں کو ایک ایسے شخض کی تلاش تھی، جس سے وہ سودے بازی کر سکیں، اور وہ سودے بازی یہ کہ (۱) اس شخص کے ذریعے مسلمانوں کو اپنی مخالفت سے باز رکھ سکیں (ب) مسلمانوں کے اندر سے جزیرہ چہاد کو ختم کر سکیں (ج) مسلمانوں کو اپنا وفادار اور اطاعت گزار نہ کر سکیں۔ ان تین مقاصد کے لئے انگریز بُرکسی کو اپنا آکر مکار بنانا چاہتے تھے۔ انگریز جانتے تھے کہ مسلمان دین کے

لہ یہ حاشیہ مولانا ندوی مظلہ کا ہے۔ اس شخص میں تین ایسی چیزیں بیک وقت جمع تھیں جیسیں دیکھ کر ایک متور خ فیصلہ نہیں کر پاتا کہ ان میں سے اہم ترین اور حقیقی سبب کے قرار دیا جائے جس نے اس شخص سے یہ ساری حرکتیں سرزد کرائیں (۱) دینی رہنمائی کے منصب پر پہنچا جائے اور بتوت کے نام سے پورے عالم اسلام پر چھایا جائے۔ (۲) مالیخولیا، جس کے بار بار تذکرہ سے اس کی اور اس کے مانند والوں کی کتابیں بھری پڑی ہیں (۳) پہم اور غیر واضح قسم کے سیاسی اعتراض و مفادات اور سرکار انگریزی کی خدمت گزاری<sup>۱۲</sup>۔

مولانا علی میاں ندوی ص ۹۰ «قادیانیت وین محمد اور اسلام کے خلاف ایک بغاوت» مجلس تحقیقات و نشریات لکھنؤ

معاملے میں خاصے جذباتی ہوتے ہیں۔ فتنہ آن دین اور رسول کا نام لیکر اس قوم سے بڑے سے بڑا کام لیا جاسکتا ہے۔ پھر یہ بُرے بھلے اور دین میں غلط یا صحیح کی تیزی کرنے کی زحمت بھی نہیں کرتے۔ چنانچہ انھیں مسلمانوں میں ایک ایسے ہی شخص کی تلاش تھی جو دین کے نام پر مسلمانوں کو بیو تو ف بنا کر ان کا یہ مقصد پورا کر سکے۔ مرزاع غلام احمد نے یہ سودا قبول کر لیا اور بیسہما اشتروا بہ نہمنا قلیلہ کی خفگی کو نظر انداز کر کے یہ خدمت انجام دینے لگئے، چنانچہ مہرزا میں انگریز پرستی جنوں کی حد تک موجود تھی، اپنی تقریر، تحریر اور عمل سے وہ اس کا ثبوت دیتے رہتے تھے۔ اور ہر اس بجا بدل یا جماعت مجاہدین کو گالیوں، طعنوں اور سب دشتم سے نوازتے رہتے تھے جو انگریزوں سے مقابلہ کر رہے تھے یا مقابلہ کرتے ہوئے شہید ہوئے تھے حتیٰ کہ فوجوں کے شریک اور شہداء کو انھوں نے بے رحم، کم عقل، بد اخلاق، بے انصاف جو، قراقق، حراثی، اپنے گھن گورنمنٹ انگریز پر حملہ آور، یہ سب کچھ بتایا اور ایسا کیوں نہ ہوتا۔ جب کہ یہ شخص اور اس کی جماعت انگریزوں کا ہی پیدا کر دہ، اور انگریزوں ہی کے رحم و کرم پر باقی تھا، بڑھ رہا تھا۔ اس بارے میں مولانا علی میاں نے بہت عمدہ فضیلتی تجزیہ فرمایا ہے۔

”علی اور تاریخی حیثیت سے یہ بات پائیہ ثبوت کو پہنچ ہلکی ہے کہ

فاریانیت فرنگی سیاست کے بطن سے وجود میں آئی ہے۔“

آگے مولانا علی میاں کا بیان ہمارے اس خیال کیلئے سند کا درج رکھتا ہے۔ ”مولانا، سیداحمد شہید، سودان میں شیعہ محمد احمد سوداں، جمال الدین انصاری کی تحریک اور جذبہ جہاد کا ذکر فرنگی کو تحریر فرماتے ہیں۔“ یہ سرگرمیاں پر طالوں کی حکومت کے لئے پریث ای ارشادیں کا باعث تھیں

اس نے ان سب خطرات کو محسوس کیا۔“

اور پھر مولانا انگریزوں کی چال بازیوں کا ذکر فرماتے ہیں۔

”اس نے مسلمانوں کے مزاج و طبیعت کا گہر امطالعہ کیا تھا۔ اسے معلوم تھا کہ ان کا مزاج دینی مزاج ہے۔ دین ہی انھیں گراماً تھا۔ اور دین ہی سلاسلت ہے۔ لہذا مسلمانوں پر قابو پانے کی وادھ شکل یہ ہے کہ ان کے عقائد اور ان کے دینی میلانات و نفیات پر قابو پایا جائے۔“ یہ تھی دہ دہری صعیبت جس نے مرزا کے غظیم فتنے کو جنم دیا، ایک طرف انگریزوں کی مکارانہ نفیات، دوسری طرف مسلمان کی مند، بھی جذباتیت، اور پھر امتِ مسلم کی بدضیبی سے انگریزوں کو اپنے مقصد برآری کے لئے انھیں مرزا ایسا ایمان فردش بھی ہاتھ لگ گیا۔ بقول مولانا مندی۔

”برطانوی حکومت نے یہ طے کیا کہ مسلمانوں ہی میں کسی شخص کو ایک بہت اونچے دینی منصب کے نام سے ابھارا جائے کہ مسلمان عقیقت کے ساتھ اس کے گرد جمع ہو جائیں۔ اور وہ اس حکومت کی وفاداری اور خیرخواہی کا ایسا سبق پڑھائے کہ پھر انگریزوں کو مسلمانوں سے کوئی خطرہ نہ رہے۔“ اور مرزا نے انگریزوں کی یہ تمنا پوری کر دی۔ اور اپنی پوری زندگی اپنے ولی نعمت انگریز کیلئے وقف کر دی۔ اور پھر دینی منصب کے نام سے تو ایسا ابھرے کہ ابھرتے ابھرتے جیسا کہ معلوم ہوا ہے مقام بقدید پھر ہبہ دیت۔ مسیوت حتیٰ کہ بنوت تک جا پہنچے اور انگریزوں سے وفاداری اور خیرخواہی کا سبق پڑھاتے پڑھاتے انھوں نے اسلام کا ایک رکن ”جہاد“ بی کو قرآن کی تعلیم کے مخالف قرار دیدیا کیونکہ مرزا اور اس کے ماننے والے

انگریزی حکومت کیلئے پچے جاں نثار، دوست اور کامیاب جاسوس کا کام  
کر رہے تھے۔

اب ہم ان کے دعاویٰ پر ایک سرسری نگاہ ڈال کر بات ختم کرتے ہیں  
اگرچہ اس موضوع پر دفتر کے ذریعہ چھپ چکے ہیں۔

مرزا نے ۱۸۸۷ء کے دران آریوں کے خلاف بحث و بہائی  
کا آغاز کیا وہ اس وقت اپنے خاص افان تھا، اس کے مذہبی عفت اندر  
میں کوئی فرق اور تبدیلی نہیں تھی۔ اس بحث کا پتہ دشمن تو ۱۸۸۸ء سے  
ظاہر ہونا شروع ہوا۔ مگر غنیمت تھا کہ اشارے دکنائے میں باقی ہوتی  
رہیں۔ بر ملا بغاوت کی تہت نہ ہوئی تھی مگر ۱۸۸۸ء آتے آتے مجدد ہونے  
کا دعویٰ کر دالا اور صاف کیا۔

”آپ کو مجدد ہونے کی حیثیت سے اشترنے اصلاح امت کا کام پُرپُر  
کیا ہے،“ لہ

اور پھر ۱۸۹۱ء میں آپ کا ایک دوسرا کریمہ رُخ ظاہر ہوا جب مرزا نے  
یہ اعلان کیا۔

”سیع موعود مرچکے ہیں اب زندہ نہیں ہوں گے۔ میں چونکا ان کے  
مشتہ ہوں اس لئے میں ہی سیع ہوں۔“

این دو کتابوں ”فتح اسلام“ اور ”وضیع المرام“ میں متعدد جگہ یہ دعویٰ  
ظاہر کرتے ہیں۔

”سیع جو آنے والا تھا یہی (مرزا) ہے۔“

سیع کے نام پر یہ عاجیز (مرزا) بھیجا گیا ہے ॥ لہ  
بھر ایک جگہ مسئلے کو صاف ہی کر دیا

میراد ہوئی ہے کہ میں وہ سیع معنوں ہوں جس کے بارے میں خدا تعالیٰ  
نے دعویٰ کیا ہے۔ کہ پاک کتابوں میں پیشین گوئیاں ہیں کہ وہ  
آخری زمانے میں ظاہر ہو گائے

یہ ایک دردناک طوبی اور سلسلہ داستان ہے ہم اور چند حوالوں کو ذکر  
کر کے بتوت کے بارے میں مرزاںی درجہ دہنی ظاہر کرنا چاہتے ہیں۔ ان کا دعویٰ  
ہے کہ

خدا نے مجھے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ہی وجود قرار دیا، ہمارا دعویٰ  
ہے کہ ہم رسول ہیں ॥

قادیانی اخبار رویوآف ریجنر قسم طراز ہے۔

حضرت سیع معنوں دعیم احمد کا ذہنی ارتقا اور آنحضرتؐ سے زیادہ تھا  
اخبار الفضل مرتضیٰ الحسود کی خاتمی میں سے ایک دعویٰ ملا حظہ فرمائیں۔  
یہ بالکل صحیح بات ہے کہ شخص ترقی کر سکتا ہے، بڑے سے بڑا  
درجہ پاسکتا ہے، بلکہ حضرت محمدؐ سے بھی بڑھ سکتا ہے ॥

صرف انتت محمدؐ ہی کو نہیں تمام انبیاء کو بھی مرتضیٰ کی بتوت پر ایمان لانا ضروری  
قرار دیا گیا ہے۔ اور یہ "عقل ذخرا سے بیگانے" مرتضیٰ کے مانند والوں کا حال ہے  
اُن کے صاحبزادے کا بیان ہے

جب تمام انبیاء علیہ السلام کو محلاً حضرت سیع معنوں (مرزا) پر ایمان لانا اور  
اس کی نفرت کرنا فرض ہوا، تو ہم کون ہیں جو نہ مانیں "الفضل"  
خود مرتضیٰ اپنے آپ کو پیغمبر آخر الزماں سے افضل قرار دیتے ہوئے لکھتا ہے

وَلَهُ خَسْفُ الْقَمَرِ الْمُنْدَرِ وَانْلَىٰ عَنْ سَالِ الْقَمَرِ الْمُشْرِقِ قَاتِلُكَ  
حضرت کے لئے صرف چاند کے خسوف کا نشان ظاہر ہوا۔ اور میرے لئے چاند  
سورج دونوں تاریک ہو گئے۔ کیا بھی انکا کرو گے؟ (اعجازِ احمدی ص ۵۷)

اور خرافات سنئے

”تین ہزار سعیرات ہمارے نبیؐ سے ظہور میں آئے“ (تحفۃ گول طویل) اور  
اپنی ذات کے لئے

”اس خدا نے میری تصدیق کی، بڑے بڑے نشان ظاہر کئے جو تین لاکھ تک  
پہنچے“ (تتمہ حقيقة الوجی)  
ابھی تکین نہیں ہوئی۔

”خدا نے مجھے دس لاکھ سعیرات عطا کئے، براہینِ احمدی،  
یہ مشتبہ نہ نہ، خود مرزا کے اور ان کے ملئے والوں کی تحریر دل کے حوالے  
سے کچھ چیزیں پیش کی گئی ہیں، ان خرافات اور ان کی زیادہ ترجیحی ہی پیشیں  
گویوں کے باوجود، حیرت ان مسلمانوں پر ہے جو ایسے انسان کو نہ صرف مقتنی  
پیشوں بلکہ نبیؐ نک مان بیٹھے ہیں۔ مجھ میں نہیں آتا۔ اس قسم کے کردار کو عقل  
سلیم قبول کیں طرح کرتی ہے۔“

اب ہم مرزا کو روئیں یاؤں کے مانے والوں کے ذہنی دیواریہ پن پر مسام  
کریں۔ بہر حال بیوت کی خاتمیت پر زور لگا کر مرزا نے امت کو جسیں شستہ اور  
انشتار میں مقابلہ کر دیا ہے، مسلم قوم کے مرکزی اتحاد کو جس طرح پارہ کرنے  
کی کوشش کی ہے۔ ہندوستان کی جماد آزادی اور استحلاص دلنگی کو شششوں  
کو انگریز دل سے خفیہ داعلانیہ معاملات کر کے جس طرح سبو تاڑ کیا ہے۔ ایشیا  
و افریقہ کے مظلوم عوام کو جس طرح مغربی آفاؤں کے عشرت کدوں یا مذکوٰ خاؤن

کے حوالے کر دینے کی اسکیم بنائی، یہ ایسے ابواب ہیں کہ اگر ایک طرف علماء، بلکہ اسلام کے ہر فرد کا یہ فرض ہے کہ اُس ناپاک تنظیم کے بیچ اور اُس کے اثرات کو روئے زمین سے مٹا دیں۔ تو دوسری طرف ایک سیکولر، انصاف پسند حکومت کا بھی یہ اخلاقی فرض ہے کہ اُس جماعت کو برداشت نہ کرے جس کا دامن ملک سے دفادری کی نسبت سے ماضی میں داغدار رہا ہے۔ دارالعلوم اور جمیعتہ العلماء کے علماء کرام نے ہمیشہ یہ فرض پورا کیا ہے۔ اور آج پھر، الحمد للہ مذہبی اور دینی لیاظت سے دارالعلوم کو اس فتنے کا شدید احساس ہوا اور ہمیشہ کی طرح پھر یہ مرکزی ادارہ آگئے آیا ہے۔

رَبَّنَا تَقْبِلْ مِنَّا أَنْكَ أَنْتَ الْعَزِيزُ الْحَكِيمُ

او رابُّنَّ کے بارے میں اس کے علاوہ کیا کہا جائے

لَا تَحْسِبَنَ اللَّهَ غَافِلًا عَمَّا يَعْمَلُ الظَّالِمُونَ إِنَّمَا يُؤْخِرُهُمْ لِيَوْمٍ

تَشْخُصٌ فِيهِ الْأَبْصَارُ



# مسئلہ ختم نبوت کتاب و سنت کی روشنی میں

از۔ محمد ظفیر الدین مفتی دارالعلوم دیوبند  
الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على رسوله خاتم النبيين د  
عى الله وصاحبه أجمعين۔

دنیا جانتی ہے کہ ہندوستان ایک مذہبی ملک ہے۔ اس کے رگ و رشیہ میں  
مذہب رچاپا ہوا ہے یہاں لئے ولے مختلف مذاہب کے پیرویں، ہندوسم  
سکھ یسائی۔ سبھی یہاں رہتے ہتھے ہیں۔ اور اپنے دین و دھرم سے انس و محبت  
رکھتے ہیں۔ بلکہ اپنے دین کی حفاظت پر اپنی جانیں پھادر کرتے ہیں۔

مگر یہی حقیقت ہے کہ ہر دور میں کچھ افراد مختلف راستوں سے مذہب پر  
حملے کرتے رہے ہیں۔ جو نکر یہاں عرصہ تک مسلم حکمران رہے۔ اس لئے اسلام کو  
سبے زیادہ نشانہ بنایا گیا، اور مزے کی بات یہ ہے کہ جہاں غیر مذہب دالوں  
نے مخالفت کی اسکی روایی اپنے لوگ بھی حملہ آور ہوتے رہے۔

مسلمان حکومت کے ختم ہوتے ہی کہنا چاہئے "اسلام" مخالفین کے زخم میں  
آگیا۔ انگریز جو نئے حکمران کی حیثیت سے آئے تھے۔ انہوں نے خصوصی طور پر اسلام کو

شانے کی جدوجہد کی۔ اور یہی وجہ ہے کہ ۱۹۵۶ء میں انگریزوں نے بے دردی کے ساتھ علماء اسلام کو تباہ کیا، ان کو پھانسیوں پر لٹکایا، اور جو تھوڑے بہت بچ گئے تھے، ان پر مقدمہ قائم کر کے کالا پانی بیچ دیا، اور انھیں تراپ تراپ کر جان دینے پر مجبور کیا۔

دوسری طرف عیسائیت کی تبلیغ کیلئے پوپ پادریوں کا جم غیر بلا لیا، اور ان کی پشت پناہی کے لئے ایک مکتب فوج بنادی۔ نئے حکمراؤں نے سوچا تھا کہ وہ بڑی آسانی کے ساتھ متعدد ہندوستان کے مسلمانوں کو عیسائیت میں واصل کر لیں گے۔ اور اس طرح ان کی طرف سے حکومت وقت کو جوشیدی خطرہ لاحق ہے وہ مُل جائے گا۔

ادھر سچے کچے علماء دین متفرک تھے کہ اس ملک میں اسلام اور مسلمانوں کے تحفظ کیلئے کیا کیا جائے اور ان کو اپنے سچے دین قیم پر کبس طرح باقی رکھا جائے کہ یہ بڑا ہی صبر آزماء اور خطرناک وقت تھا، حکومت کے ساتھ ساتھ جان و مال کی بھی برداوی ہو چکی تھی۔ لے دے کر دین باقی تھا۔ وہ بھی زد پر تھا۔ بلکہ سب سے زیادہ وہ نشانہ بنا ہوا تھا،

الشتری جزائے خیر عطا کرے بانیانِ دارالعلوم دیوبند کو جھوٹوں نے ایسے نامساخر حالات کے باوجود تہمت نہیں ہاری، قاسم العلوم والیزیات حضرت مولانا محمد قاسم صاحب ناظرتوی قدس سرہ بڑی جرأت اور تہمت کے آدمی تھے۔ ساتھ ہی دورانِ لشیں اور ملک و ملت کے بھی خواہ تھے، وہ برابر اپنے مرشد حضرت حاجی امداد الشتر ہاجر مکنی سے پنجاب جا کر مشورہ کرتے رہے۔ جو دہائی ۱۹۵۰ء کے بعد روپوشن ہو گئے۔ بالآخر رب الطیین نے ان بزرگوں کے دلوں میں مدارسِ دینیہ کے قیام کا جذبہ بطور الہام پیدا فرمادیا۔ حضرت ناظرتویؒ اس کے مخترک اول تھے۔

انھوں نے اپنے ساتھی اور احباب حضرت ام ربانی حضرت مولانا شیدا ہمگنگوہی، حاجی سید عابدین ہم مولانا فضل الرحمن عمانی<sup>۲</sup> اور دو سکریٹریوں سے مل کر پہلے دیوبند میں ایک عربی اسلامی مدرسہ کی رائے بیل ڈالی، پھر مراد آباد، نگینہ گلاد بھی اور جہاں جہاں اشتراط تھے۔ مدارس دینیہ قائم کر لئے۔ اور مسلمانوں کے چند دل سے ان کو جلانے کی رسماں فرمائی۔ اور اصول مشہت گانہ لکھ کر ہدایات جاری فرمایا کہ ان اصولوں کو پیشی نظر کھا جائے۔

دیوبند کا یہی مدرسہ اسلامی عربی جو ۱۸۶۳ء مطابق ۱۲۸۳ھ میں تھے کی سجدہ میں قائم ہوا تھا۔ بہت جلد تھوڑے ہی دنوں میں پورے متعدد مندوستان میں پھیل گیا۔ اور مرکزی دارالعلوم بن گیا۔ پوپ پادریوں اور آریہ تحریک کے مقابلہ میں سیہیہ پر ہو گیا، پہلے خود حضرت نافوتی<sup>۳</sup> اور آپ کے تلامذہ شیخ العہد حضرت مولانا محمود حسن، مولانا احمد حسن امردی، مولانا فخر الحسن گنگوہی<sup>۴</sup>، مولانا رحیم الشربجوری، مولانا عبد العلی میر بھی، مولانا منصور مراد آبادی<sup>۵</sup> اور دو سکریٹریوں کی گرامی قدر۔ میدانِ عمل میں آئے۔ اور حفاظت دین کے لئے اپنی جانوں کی کوئی پرواہ نہیں کی۔ یہ واقعہ ہے کہ پوپ پادریوں اور انگریزی حکومت کو اسلام کے سلسلے میں علماء دیوبند کے مقابلہ میں شکست کھانی پڑی۔ اور مذہبی طور پر ان کی برتری مانتے پر مجبور ہوئی۔

مگر انگریز پھر بھی کہاں چین سے بیٹھنے والے تھے۔ انھوں نے علماء کو شکست دینے کی دوسری تدبیریں اختیار کیں۔ خود مسلمانوں میں سے بہت سارے لوگوں کو اسلام کے خلاف کھڑا کر دیا۔ فرقہ بہائی، یا بی۔ اور دو سکریٹریوں کو طاقت پسخانی کر دہ مسلمانوں میں مذہب کے نام پر تفرقی پیدا کریں اور علماء کا رخ انگریز دشمنی سے اپنے مذہب کی حفاظت کی طرف پھیر دے۔

لیکن دارالعلوم دیوبند اب تو انہوں جو کانھا۔ اس کے فرزند پورے ملک میں پھیل چکے تھے۔ بلکہ مہدوستان سے نکل کر غیر مالک میں جا چکے تھے۔ اور اشاعت دین کی خدمت میں منہک ہو چکے تھے۔ اس لئے ملک میں وہ تمام تحریکیں آگئے ہی چل سکیں، جو انگریزوں کے سہارے اٹھ رہی تھیں۔

خوب ذہن فشیں کر لیا جائے۔ اللہ تعالیٰ نے علماء دیوبند کو ایک خاص "نوصیرت"<sup>۱</sup> عطا فرمائی ہے۔ وہ بہت جلد بجانپ لیتے ہیں کہ کتنے تحریکوں کا کیا منشار ہے اور اس کا رُخ کہدھر ہے۔ یہی وجہ ہے کہ بیسوں نئی نئی جماعتیں نہیں۔ اور انہوں نے اسلام کو نقصان پہنچانے کا ارادہ کیا۔ مگر ان کو کامیابی نصیب نہیں ہوئی، علماء دیوبند سہ محاڑ پر سینہ پسرو گئے۔ اور اس وقت تک چین سے نہیں بیٹھے، جب تک مختلف جماعات نے دم توڑ نہیں دیا۔

قادیانیت کا فتنہ بھی دراصل انگریزی حکومت کا پیدا کردہ ہے۔ یہ دو جنگ آزادی کا دروس شباب تھا۔ علماء آگے بڑھ کر انگریزی حکومت کے خلاف بول رہے تھے۔ انگریزوں نے اُن کا رُخ موڑنے کیلئے اس تحریک قادیانیت کو بھر پر تعاون دیا۔ اس جماعت سے جہاد کے خلاف فتویٰ دلایا۔ اور چاہا کہ مسلمانوں کو اس میں الحجایا جائے۔ اور علماء اس میں الجھ کر انگریزی حکومت کے خلاف جہاد بند کر دی۔ خاکسار نے قادیانیت بالخصوص بانی قادیانیت کا بہاں تک طالبوں کیا ہے۔ اس سے اندازہ ہوتا ہے کہ اس فتنہ کا بانی ما یخوبیا کا مریض تھا۔ اس لئے اس کے بیان اور تحریر میں اسقدر تفہاد اور اختلاف ہے کہ دیکھ کر حیرت ہوتی ہے۔ اور جن لوگوں نے اس فتنہ کو قبول کیا۔ یقیناً وہ بھی عقل و خرد سے پیگانہ تھے، یا انگریزوں کو خوش کرنا چاہتے تھے، اور عہدوں کے طالب تھے۔

بانی فتنہ نے کبھی مجدد ہونے کا دعویٰ کیا۔ کبھی مہدی بنے کا اعلان کیا۔ کبھی

میسحِ موعود بننا۔ اور آخر میں آگر بہوت کامنڈی بن گیا۔ اور اسلامی تعلیمات میں من مانی کتر بیونت شروع کر دی، پھر بہوت کی مختلف قسمیں بیان کیں۔ تشریعی غیر تشریعی، ظلی، بروزی، لغوی، مجازی، نہ معلوم کیا کیا بکو اس کی۔

کوئی شبہ نہیں کہ صورت حال علماء حق کیلئے بڑی ہی ناگوار اور خطرناک تھی۔ بالخصوص علام دیوبندیہ دیکھ کر تین ہو گئے، مگر اشتر تعالیٰ کے بھروسہ پر انہوں نے طے کر لیا کہ اس فتنہ کو ختم کرنا ہے۔ خواہ اس کیلئے جتنی بھی قربانیاں دینیا پڑیے اور جس قدر بھی مصیبت برداشت کرنا پڑے۔

اس زمانہ میں دارالعلوم دیوبند کی ہدایت تدریس پر محدث العصر حضرت مولانا محمد انور شاہ قدس سرہ جیسے جلیل القدر عالم ربانی فائز تھے۔ جن کے علم و عمل اور قوت حافظت کی اپنی اور غیر وہ سبھوں میں دھرم تھی۔ کچھ لوگ انہیں چلتا پھر تاکتب خانہ کہا کرتے تھے۔ اور بلا ریب حضرت شاہ صاحب بڑی خوبیوں کے مالک تھے، اور اشتر تعالیٰ نے انہیں دارالعلوم حدیث و فقہ سے نوازا تھا اتنا حکم کی مند پر تضرف ناؤقویٰ کے خلف الرشید مولانا حافظ محمد احمد صاحب جلوہ افزوز تھے۔ جب ان تک اس فتنہ کی خبر ہوئی۔ تو یہ سراپا عمل بن کر میدان میں اترائے اور فرمایا۔ کہ بھائی یہ فتنہ محمد رسول اشتر صلی اللہ علیہ وسلم اور آپ کے دین قیم پر بڑا حملہ ہے۔ جب تک یہ مٹھا مٹا نہ جائے۔ چلیں سے بیٹھنا جائز نہیں ہے۔

اس زمانہ میں حضرت شاہ صاحب کے تلامذہ ذی علم، ذی استعداد اور دین میں پر جان دینے والے تھے۔ استاذ کے ساتھ۔ یہ سارے تلامذہ اس فتنہ کی سرکوبی پر آمادہ ہو گئے۔ حضرت شاہ صاحب نے خود بھی اس فتنہ کے خلاف متعدد کتابیں لکھیں۔ دورے کئے۔ اور اسی کے ساتھ دارالعلوم کے دس سکر اساتذہ نے بھی کتابیں تصنیف کیں۔ اور دورے کئے۔ پھر سارے کئے۔ پھر دستان میں ہر مسلک کے

علماء بھی اس فتنہ کی سر کو بی کیلئے میدان میں نکل آتے۔ مولانا شناور الشرا من قسریؒ مجدر الدین والعرفان مولانا سید محمد علی منوگیری بانی ندوۃ العلماء لکھنؤ۔ اور وہ سر علماء کرام نے بھی اس مجازیرا پنی طاقت لگادی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ یہ فتنہ بہت جلد قادریاں میں سکڑا کر رہ گیا۔ مہندستان کی سر زمین بہت حد تک پاک صاف ہو گئی۔ ملک کی تقسیم کے بعد اس فتنہ نے یہاں ایک دفعہ پاکستان میں سر اٹھایا اور بڑی قوت کے ساتھ تحریک شروع ہوئی۔ مگر پاکستان میں علماء دیوبند کی ایک بڑی جماعت موجود تھی وہ اس کو کہاں برداشت کر سکتی تھی۔ حضرت مفتی محمد شفیع دیوبندیؒ، حضرت مولانا محمد يوسف بنوریؒ، حضرت مولانا محمد ادريس حلقہ کانٹھ کی مولانا عطاء اللہ شاد بخاریؒ، مولانا محمد ادريسیں میر بھٹی۔ اور وہ سر علماء سینہ سپر ہو گئے۔ اور پوری قوت کے ساتھ اس کی سر کو بی میں جزو جہد شروع کر دی۔ اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ پہلے عالم اسلام (امالک اسلامیہ) نے قادریاں کے کافر ہونے کا فتویٰ دیا۔ اور اس کا اعلان کیا، پھر حکومتِ پاکستان نے اس فتویٰ کو عین مسلم قرار دیا۔ اس طرح اشتراعی نے اس فتنہ کو ابھرنے سے روک دیا۔ بلکہ ایک محدود دائرہ میں بند کر دیا۔ اب یہ فتنہ بحمد اللہ دبا گیا۔ مگر بہرحال اب بھی کہیں کہیں دوچار کھڑے اس فتنہ میں مبتلا ہیں۔ اور بالغ اسلام طائفیں اس کو ابھارنا چاہتی ہیں۔

دارالعلوم دیوبند چاہتا ہے کہ موجودہ نسل جو اس فتنے سے تقریباً نا آشنا ہے اس کو آگاہ کرے، اور آئندہ کیلئے ان کو آمادہ و تیار کرے تاکہ جب کبھی قوت آئے، تو یہ میدانِ عمل میں کو درپریں۔ اور جہاں جہاں اس وقت اس فتنہ کی چنگاری نظر آتے، اسے ہمیشہ کیلئے بھاؤ طالیں، اور اسی نام پر وہ وہ سر ایذانوں کی سر کو بی کا بھی بھر پور جز بپیدا کر لیں۔ اس فتنہ کا سب سے طریقہ محاو ختم بنت کا مسئلہ ہے، جس کو اس نے مشکوک بنانے کی سعی کی ہے۔ مگر اس عنوان پر

بڑی عمدہ اور مضبوط کتنا بیس چھپ چکی ہیں۔ لہذا اس وقت مناسب علوم ہو اک اس پر مسری نظر ڈال لی جائے۔ اور یہ تبادیا جائے کہ مسئلہ ختم نبوت مسئلہ ہے اور سارے شکوک و شبہات سے بالاتر ہے۔ عہد نبوت سے لے کر اب تک یہ مسئلہ بے غبار رہا ہے۔ اور انشاء اللہ تعالیٰ قیامت بے غبار رہے گا۔

مسئلہ ختم نبوت کے متعلق اگر یہ ذہن نشین ہو جائے کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم پر نبوت ختم ہو چکی ہے۔ اور نبوت کا دروازہ ہمیشہ کیلئے بند ہو چکا ہے، نہ قشریعی باقی ہے۔ نہ غیر قشریعی نہ ظلی باقی ہے اور نہ روزی، آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیین ہیں۔ آپ کے بعد جو بھی کسی طرح کی نبوت کا متوجہ ہے، وہ جھوٹا کذاب اور دجال ہے، جیسا کہ خود سردار کائنات صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد ہے۔

قیامت اس وقت تک قائم نہ ہو گی جب تا قوم الساعة حتیٰ یبعث دجالون  
تک بہت سے دجال اور جھوٹے زانہاں  
کذابون، کلمہم یزعم اللہ بنی  
جاتیں۔ جن میں سے ہر ایک یہ خیال کرتا ہو  
کروہ بنی ہے۔ حالانکہ میں خاتم النبیین  
ہوں۔ میرے بعد کوئی اور بنی دوسرا ہونے والا  
نہیں ہے۔

سیکھوں آئیں اور حدیثیں ہیں جن سے صراحت سے معلوم ہوتا ہے کہ نبوت آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر تمام ہو چکی ہے۔ اور آپ کے بعد کوئی بنی آنبوالا نہیں ہے۔ ارشاد باری تعالیٰ ہے۔

محمد تمہارے مردوں سے کسی کے باپ نہیں  
ہیں لیکن اثر کے رسول ہیں۔ اور سب  
ما كان محمد أباً أحد من رجالكم  
ولكن رسول الله وخاتم النبیین،

وَكَانَ اللَّهُ بِكُلِّ شَيْءٍ عَلِيمًا ۝ نبیوں کے ختم پر ہیں، اور ائمہ رضا چیز کو  
الاحزاب پاک ع ۵ خوب جانتا ہے۔

اس آیت میں صراحت ہے کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم ائمہ تعالیٰ کے سچے رسول ہیں۔ اور تمام نبیوں کے بعد آپ کی تشریف آوری ہوئی ہے۔ آپ کے بعد کوئی اور دوسرा ہونے والا بھی نہیں ہے۔ بلکہ خاتم النبیین خود آپ ہی ہیں۔ آپ کے بعد قیامت تک جتنے انسان ہوں گے۔ وہ سب آپ کی امت میں داخل ہوں گے۔  
خود فقرآن پاک میں ہے:-

قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنَّ رَسُولَ اللَّهِ أَنْتُمْ بِأَعْيُونِي ۝ آپ کہہ دیجئے۔ اے لوگو! میں تم سب  
الْيَكْمِ جمیعاً۔ الَّذِی لَهُ مُلْکٌ کی طرف اس اللہ کا بھیجا ہوا ہوں جسں  
کی بادشاہی ہے تمام آسماؤں اور زمین السموات والارض۔

(الاعراف پ ۹ ع ۲۰)

اس آیت میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے متعلق صراحت ہے کہ آپ زمین پر تمام بسٹے والے انسانوں کے رسول برحق ہیں، قیامت تک جو بھی انسان پیدا ہوگا آپ کی امت میں داخل ہوگا اور اس کافرض ہوگا کہ آپ کے لائے ہوئے دین قیم کی پیروی کرے۔ چنانچہ دوسری بُجگار شاد ہے۔

وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافِةً لِلنَّاسِ بِشَيْءٍ ۝ اور ہم نے تو آپ کو تمام لوگوں کے واسطے و نذیراً۔ رسما پاک ع ۳) پیغمبر نباکر بھیجا ہے۔ خوشخبری سنانے والے اور ڈرانے والے۔

دنیا کے تمام انسانوں کی رہبری وہ ایت آپ کی ذات اقدس سے تعلق رکھتی ہے جنت کی خوشخبری سنادیجئے۔ ان لوگوں کو جو ایمان دا سلام گی دولت قبول کریں۔ اور دوزخ سے ڈرائیتے ان کو جو ایمان دا سلام کی دولت سے محروم رہ گئے ہیں۔

ایک اور جگہ قرآن نے کہا۔

اوہم نے نہیں بھیجا آپ کو لیکن دنیا  
وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رحمةً للعَالَمِينَ جہاں کے لوگوں پر مہربانی کرنے کیلئے  
رَالاَنْبِيَاءُ مَكَّاً عَلَى ان تمام آیات سے معلوم ہوا کہ آپ کی نبوت عام ہے۔ اپنے عہد کے انسانوں  
کے لئے بھی اور تیامت تک پیدا ہونے والوں کے لئے بھی۔ آپ کے بعد کسی بھی  
در رسول کو آنا نہیں ہے۔ اور خدا کا دین آپ پر مکمل کر دیا گیا ہے۔ اس دین  
میں کہیں سے کوئی کمی یا خامی باقی نہیں رہی کہ کسی اور نبی کی ضرورت باقی  
کہی جائے۔ رب کائنات جل مجده نے اعلان فرمایا۔

الْيَوْمَ أَكْمَلْنَا لَكُمْ دِيِنَكُمْ وَأَنْهَيْنَا مِنْ نَّعِيشَ لَنَّهَا رَادِينَ مُكْمِلَ كَامِلَ  
عَلَيْكُمْ نِعْمَةٍ وَرَضِيَّتُ لَكُمُ الْإِسْلَامُ كر دیا۔ اور اپنی نعمت تم پر تمام کر دی  
اور میں نے تمہارے لئے دین اسلام کو دینا۔ (المائدہ ۷۸)

پسند کیا۔

یہاں ایک اور بات بتا دیتے ہیں کہ ضرورت ہے۔ وہ یہ کہ خاتم النبیین میں دو قرائیں  
ہیں۔ تماں کے زبر کے ساتھ بھی ہے۔ اور تماں کے زیر کے ساتھ بھی ہے۔ قاری حسن اور قاری  
فائز کو زبر کے ساتھ پڑھا ہے۔ اور ان دونوں کے ملاوہ دوسرے تمام قاریوں  
نے تماں کے زیر کے ساتھ پڑھا ہے۔ اور دونوں کے معنی ختم کرنے والے اور اخیر کے

آتے ہیں۔ معنی خاتم النبیین الذی ختمَ النبیوْنَ بِهِ وَمَا لَهُ اخْرَ النبیوْنَ،  
(رووح المعانی ص ۹۵، ۲۷) ترجمہ: پس خاتم النبیین کے معنی ہوں گے وہ ذات جس

پر مسلسل انبیاء ختم کر دیا گیا ہو، اور اس کا حاصل آخر النبیین ہے۔

معلوم ہوا کہ خاتم ہو یا خاتم نبیوں کے اختباہ سے دونوں کے معنی ایک ہیں کہ نبیوں  
کے ختم کرنے والے اور سارے نبیوں کے بعد آنے والے، اور پر کی آتیں جو نقل کی

گھیں۔ ان سے بھی وضاحت کے ساتھ یہی معلوم ہوا کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
خاتم المرسلین ہیں۔ آپ کے بعد کوئی بنی آنے والا نہیں ہے۔  
مفرداتِ امام راعب میں ہے۔

|                                             |                                |
|---------------------------------------------|--------------------------------|
| نبی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کو خاتم النبیین | و خاتم النبیین لانہ ختم النبوة |
| اس نے کہا جاتا ہے کہ آپ نے سلسلہ            | ای تمہارا مجیدہ (مشکوٰۃ)       |
| بُوْت کو ختم کر دیا۔ یعنی آپ کے آنے سے وہ   | ش ش ش ش ش ش                    |
| سلسلہ تام ہو گیا۔                           | ش ش ش ش ش ش                    |

کلمیات ابی القمار، تاج العروس اور لسان العرب وغیرہ سمجھوں نے یہی معنی  
بیان کئے ہیں۔ اور یقیناً یہی معنی ہیں۔ یہ واضح رہے کہ قرآن کی وہی تفسیر معتبر ہے  
جس کی تائید قرآن کے دو سکریحتی سے ہوتی ہو۔ یا خود بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم  
نے جو تشریع فرائی ہو یا صاحب پر کرام اور تابعین رحمہم اللہ سے منقول ہو۔

ان لوگوں کی تفسیر قطعاً قابل اعتماد نہیں ہے۔ جو اپنی رائے سے کرتے ہیں۔  
یا جو تفسیر حدیثِ نبوی سے ہٹ کر کی جائے۔ رسول رحمت صلی اللہ علیہ وسلم کا ارشاد اگر ای  
ہے۔

|                            |                                         |
|----------------------------|-----------------------------------------|
| من قال في القرآن بغير عالم | جو شخص قرآن میں بغیر علم گفتگو کرے اسکو |
| فليتبواً مقدداً من النار ، | چاہئے کہ اپنا شکا ناجہنم کو بناتے۔      |

(مشکوٰۃ)

حقیقی کہ فرمایا گیا، اگر اس نے اپنی رائے سے صحت کو پالیا، تو بھی اس کا شمار خطأ  
ہی میں ہو گا۔

|                                          |                                      |
|------------------------------------------|--------------------------------------|
| من تكلم في القرآن برأي غاصب              | جس نے قرآن میں اپنی رائے سے گفتگو کی |
| ا درجت کو پہونچ لیا، تو بھی اس نے خطأ کی | خطأ فاختطا (مشکوٰۃ)                  |

آج کل یہ بھی ایک دباقھوٹ پڑی ہے۔ کہ تجدید پسند قرآن کی تفسیر پنے ذوق سے کرتے ہیں، جو ذوق موجودہ ماحول سے پیدا ہوا ہے۔ پھر وہ صحیح معنی میں ان علوم و فنون سے واقف نہیں ہوتے ہیں۔ جن کی قرآن کے معنی سمجھنے میں ضرورت ہوتی ہے۔ بلکہ ان میں مہارت تامہ ضروری ہے۔

ہذا خاتم النبین کے دبی معنی مستند ہیں۔ جس کی تائید قول رسول سے ہوتی ہے۔ اور جس کو اپنی لغت نے اختیار کیا ہے۔ یا صحابہ کرام رضی اللہ عنہم سے منقول ہے علامہ سیوطی نے لکھا ہے۔ اور بہت صحیح لکھا ہے۔

وَإِن الصَّحَابَةَ وَالْتَّابِعِينَ وَالْأُئْمَانَ  
أَفَرَأَيْتَ مِنْهُمْ كَمْ تَقْسِيرُ  
أَنْ كَانَ لَهُمْ فِي الْأُدْبَيْةِ تَقْسِيرٌ وَجَاءَهُ  
قَوْمٌ فَتَسَرَّرُوا إِلَيْهِ يَقُولُ أَخْرَاجُ  
مَدْهُبٍ أَعْتَقْدُ وَأَوْذُ لِكَ الْمَذْهَبٍ  
لَيْسَ مِنْ مَذَاهِبِ الصَّحَابَةِ وَالْتَّابِعِينَ  
صَارَ مَشَارِكًا لِلْمُعْتَزَلَةِ وَغَيْرِهِمْ  
مِنْ أَهْلِ الْبَدْعَةِ فِي مَثْلِ هَذَا

(الاتفاق ج ۲ ج ۵۵)

یہ عجیب بات ہے کہ گراہ فرقہ جو مسلمانوں میں پیدا ہوتا ہے۔ وہ عوام کو سبے پہلے قرآن کا نام لے کر ہی گراہ کرنے کی کوشش کرتا ہے۔ اور بے پڑھ کے عوام یادہ جدید تعلیم یافتہ جنہوں نے قرآن نہیں پڑھا ہے بڑی آسانی سے اس کی باتوں میں آجائتے ہیں۔ اور اپنی عاقبت بر باد کر لیتے ہیں۔ حالانکہ جو فرقہ قرآن کا ایسا معنی بیان کرتا ہے۔ جو صحابہ کرام اور سلف صالیحین سے منقول نہیں ہیں۔ وہ یقیناً الحاد و دہریت ہے۔ اور دین قیم سے کھلی ہوئی

نیادت ہے۔

قادیانی فرقہ نے بھی احادیث دہریت کی تحریکی را د اختیار کی۔ اور دینیادی اغراض کیلئے قرآن پاک کے غلط معنی بیان کرنے میں کوئی شرم محسوس نہیں کی ختم بوت کا بیان قرآن پاک میں متعدد جگہ آیا ہے۔ حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب نے اپنی کتاب ختم بوت میں ننانوے آیتیں نقل کی ہیں جن سے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا آخری بنی ہونا ثابت ہے۔

ختم بوت پر خود احادیث بنوی میں بھی بڑا ذخیرہ ہے۔ ایک دفعہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا کہ چھ امور میں مجھے اللہ تعالیٰ نے درستہ انبیاء و کرام میں فضیلت عطا فرمائی۔ ان میں سے ایک یہ ہے۔

میں تمام مخلوق کی طرف بھیجا گیا، اور مجہد اور سلسلتِ الخلق کافہ و ختم لی النبیوں (رواہ مسلم، مشکوہ)

باب فضائل سید المرسلین) پر نبیوں کی آمد ختم کردی گئی ہے۔  
ایک بار ارشاد ہوا کہ ہر بنی کسی خاص قوم کی طرف میتوث ہونے، مگر مجھے عام انسانوں کیلئے میتوث کیا گیا۔

وَكَانَ النَّبِيُّ يَبْعَثُ إِلَى قَوْمٍ هُنَّا  
خَاصَّةٌ وَيَبْعَثُ إِلَى النَّاسِ عَامَّةٌ  
(متفق علیہ رائیضاً)

ایک موقع سے سرور کوئین صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

اَتَى هَنْدَ اللَّهِ مَكْتُوبٌ خَاتَمٌ  
میں اشتکے نزدیک خاتم النبیین لکھا  
النَّبِيِّينَ (الیضاً)  
اکی حدیث ہے۔

أَنَا الْعَاقِبُ وَالْعَاقِبُ الَّذِي لَيْسَ  
بَعْدَهُ بُنِيَ مُتَفَقٌ عَلَيْهِ رَمْشَكُوَةٌ  
بِابِ اسْمَاءِ الْمُتَبَّيِّ (۱)

ان تمام حدیثوں میں ختم نبوت کی صراحت ہے۔ پھر اس میں تاویل کیسے چل سکتی ہے، خود رحمتِ عالم صلی اللہ علیہ وسلم نے اس باب میں کوئی گوشہ ایسا نہیں چھوڑا ہے، جس سے اس سلسلہ میں کوئی تحریف کی جاسکے۔ اس پر تمام امت کا اجماع ہے کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں، آپ کے بعد کوئی نبی یا رسول ہرگز نہیں آئے گا۔ یہی وجہ ہے کہ آپ نے یہی فرمایا۔

أَنَا أَخْرُ الْأَنْبِيَاءِ وَأَنْتُمْ أَخْرُ  
مِنْ نَبِيِّيْنِيْ (۲) میں تمام نبیوں کے بعد آیا، اور تم ساری  
الآمِمِ (رواہ ابن ماجہ ایضاً) انتروں کے بعد آخری امت ہو۔  
ختمنبوت سے متعلق علماء کی تحقیق کے مطابق دو سو حدیثیں ہیں۔ بلکہ اس سے  
بھی زیادہ۔ ان میں سے حضرت مفتی شفیع صاحبؒ نے دو نسبے زیادہ حدیثیں  
نقل کر دی ہیں ان حدیثوں کا مطالعہ دیاں کیا جا سکتا ہے۔ آیت کریمہ اور آپ کے  
خاتم النبین کے پیش نظر امام غزالیؒ نے لکھا ہے۔

إِنَّ الْأَمَّةَ قَدْ فَهِمَتْ هَذِهِ الْفُلْقَطَ  
إِنَّهُ أَفْهَمَ عَدَمَ نَبِيٍّ بَعْدَكَ أَبَدًا  
وَعَدَمَ رَسُولٍ بَعْدَهُ أَبَدًا وَإِنَّهُ  
لَيْسَ فِيهِ تَاوِيلٌ وَلَا تَحْصِيصٌ  
فَكَلَامُهُ مِنَ الْفَوَاعِ الْهَنْدِيَّانِ  
لَا يَنْتَعِمُ الْحُكْمُ بِتَكْفِيرِهِ لَا مُتَهَجِّمٌ  
مَكْذُوبٌ لِهَذَا النَّصِ الَّذِي أَتَى

پوری امت نے خاتم النبین کے الفاظ  
سے یہی سمجھا ہے کہ یہ آیت بتاتی ہے کہ  
رسول خدا صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد  
کوئی بھی نہ کوئی نبی ہے اور نہ رسول ہے  
اور اس پر کبھی تفاوت ہے کہ ناس میں  
کوئی تاویل ہے اور نہ کوئی تحضیص،  
اور جس نے اس سکے خلاف سمجھا ہے

الاَمْمَةُ عَلَى اَنَّهُ غَيْر مَأْوِلٍ وَلَا  
مَخْصُوصٌ ،  
(كتاب الاقتصاد)

ایسے لوگ جو ختم نبوت میں شک کرتے ہیں۔ ان کو علماء اسلام نے بالاتفاق کافروں مرتد اور واجب القتل قرار دیا ہے۔ اور گذشتہ زمانہ میں ایسے شخص کو علماء کرام کے فتاویٰ کی بنیاد پر قتل بھی کیا گیا ہے۔ عہدِ نبوی میں سیدہ کذاب قتل کیا گیا۔ اسود عنی قتل کیا گیا۔ حضرت کشیریؓ نے اس سلسلے میں بہت سارے فتاویٰ اپنی کتاب اکفارالمُعْدِنِین میں جمع کر دیا ہے۔ ایک جگہ شرح شفاعة کے حوالہ سے لکھتے ہیں

۱۱۰ اسی طرح این قاسم مالکی نے اس شخص کو مرتد کہا جو خود کو بنی کہے۔ اور دعویٰ کرنے کے ہمارے پاس وہی آتی ہے۔ سخنون مالک کا قول بھی یہی ہے این قاسم نے بنت کا دعویٰ کرنے والے کو مرتد قرار دیا ہے، خواہ وہ پوشیدہ طور پر اپنی بنت کی دعوت دیتا ہو، خواہ اعلانیہ طور پر، اسلئے کہ وہ اس طرح آیت قرآن، خاتم النبیین، کا انکار کرتا ہے۔ اور رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بھی تکذیب کرتا ہے اسلئے کہ آپ نے فرمایا ہے کہ میں خاتم النبیین ہوں۔ میرے بعد کوئی بنی نہ ہو گا۔ اسی کے ساتھ اللہ تعالیٰ ربہتان لکھتا ہے، اور کہتا ہے کہ اللہ تعالیٰ نے میرے پاس

وہی بھیجا ہے۔ اور مجھے رسول بنایا ہے" (اکفارالمحمدین) تفاصی عیا میں "اپنی کتاب شفاء میں فرماتے ہیں:-

"کہ خلیف عبد اللہ بن مروان نے حارث نامی مدحی بنوت کو قتل کر کے عبرت کیلئے سوی پرستکایا تھا۔ اسی طرح اور بہت سے دوسرے خلفاء اور سلاطین نے ایسے تمام معیانِ بنوت کو قتل کیا ہے، اور علماء امت نے اس قتل کی تعمیب و تائید کی ہے۔ اور جو کوئی اس تعمیب کرنے والے کا مخالف ہے۔ وہ بھی کافر ہے" ۱ ایضاً ۲

علامہ خغابی لکھتے ہیں۔

"اسی طرح ہم اس شخص کو بھی کافر کہیں گے، جو آپ کے بعد کسی اور کے بنی ہونے کا دعویٰ کرے۔ مثلاً مسیلم کہ آپ کو یا اسود عنسی کو یا کسی اور کو بنی انتا ہو، یا آپ کے بعد کسی اور شخص کے بنوت کا دعویٰ کرے جیسے قادیانی فرقہ کے لوگ، اسلئے کہ آپ قرآن و حدیث کے نصوص اور تصریحات کے مطابق خاتم النبیین اور آخری رسول ہیں۔ لہذا ان کے عقائد اور دعوؤں سے ان تمام نصوص کی تکذیب اور انکار لازم آتا ہے جو صریحًا کفر ہے" (اکفارالمحمدین)

اسی طرح وہ شخص بھی کافر ہے جو یہ دعویٰ کرے کہ اس کے پاس وہی آتی ہے۔ اگرچہ وہ بنی ہونی کا دعویٰ نہ بھجو کرے۔ یہ سارے لوگ اس لئے کافر ہیں کہ اس ضمن میں وہ رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب کرتے ہیں۔ اور آپ کی تصریحات کے خلاف جھوٹا دعویٰ کرتے ہیں۔

اس پر اجماع ہے کہ بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم نے ختم بنوت کے سلسلے میں جو کچھ فرمایا ہے وہ اپنے ظاہر پر ہے کہ آپ کے بعد کوئی بنی نہیں ہو گا، جو اس کے خلاف

عقیدہ رکھتا ہے۔ وہ کافر ہے۔

محمدث بلال حضرت شاہ صاحب کشمیری نے الاشباح و انسنات کے حوالے یہ بھی نقل کیا ہے۔

کہ جو شخص یہ زبان تاہو کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم آخری بنی ہیں۔ وہ مسلم نہیں ہیں۔ اس لئے کہ فتنہ نبوت ضروریات دین میں سے ہے یہ گویا نہ جانتا عذر قرار نہیں پایا۔ دوسرے امور میں جہل کو عذر نامانگیا ہے مگر اس باب میں قطعاً عذر قسم نہیں کیا گیا ہے۔

شرح عقائد نسفی میں علامہ تفتازانی نے لکھا ہے کہ  
”سب سے پہلے بنی حضرت آدم“ ہیں اور سب سے آخری بنی محمد صلی اللہ علیہ وسلم ہیں۔

اسی طرح عقائد کی تمام کتابوں میں صراحت ہے کہ محمد رسول اللہ علیہ وسلم خدا کے آخری بنی ہیں، آپ کے بعد کوئی بنی نہیں آئے گا۔  
صابر روح المعانی نے لکھا ہے۔

و کونہ صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیین ممتاز نطق بہ اکتاب و کتاب اللہ علیہ وسلم کا آخری بنی جن کی صراحت ہے۔ اور امت کا جن پر اتفاق و اجماع ہے۔ اس کے خلاف جو دعویٰ کرے گا۔ وہ کافر قرار دیا جائیگا اور اگر اپنے دعویٰ پر مصروف کا تو قتل کیا جائے گا۔

صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا۔

اُنَا خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءِ وَمَسْجِدِي  
خَاتَمُ الْمَسَاجِدِ، (مُسْلِم) میں خاتم النبیین ہوں۔ اور میری مسجدی  
انبیاء کرام کی مسجدوں کی خاتم الساجدی  
حدیث میں اس کی بھی صراحت موجود ہے کہ بنت ختم ہو چکی ہے۔ اُنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی بنی آنے والا نہیں ہے۔ البتہ اچھے خواب باقی رہ گئے ہیں  
لَمْ يَبْقَ مِنْ مُبَشِّرَاتِ النَّبُوَةِ إِلَّا  
سَوَادٌ وَسَرَاً أَوْ كَچَّهٍ خَابَ باقی نذر ہے۔

الرُّؤُسِيَّةُ الصَّالِحةُ

(رواہ مسلم، مشکوٰۃ)

مختصر یہ کہ محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم آخری بنی ہیں۔ اور آپ کی امت آخری  
امت ہے۔ اب دینِ قیم کی اشاعت و حفاظت کی ساری ذمہ داری آپ کی انت پر  
ہے۔ آپ نے ارشاد فرمایا کہ دو چیزیں تم لوگوں میں چھوڑ ریا ہوں۔ ایک اللہ  
 تعالیٰ کی کتاب، دوسری اپنی سنت، تم لوگ جب تک ان ٹکو منفبوطی سے  
سے تھامے رہو گے۔ کبھی گمراہ نہ ہو گے۔

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ اللَّهُكَرَ رسولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نے فرمایا ہے  
تَرَكْتُ فِيهِمْ أَمْرِيْنِ لَنْ تَضْلُّوا مَا  
تَمَسَّكْتُمْ بِهِمَا كتابِ اللہ و سنتہ  
رسولہ، دوہا فی المؤٹطا (مشکوٰۃ)  
کتابِ قرآن پاک ہے۔ اور دوسرے  
رسولِ الشَّفَّالِينِ صلی اللہ علیہ وسلم نے ایک دفعہ مستقبل کے فتنے کی طرف اشارہ  
کرتے ہوئے ارشاد فرمایا تھا۔

آخری زمان میں بہت سارے دجال  
وکذاب ایسی بائیں لیکر تمہارے پاس  
آئیں گے۔ جو کچی نعمت نے شناہو گا۔  
اور نہ تمہارے آباد و اجداد نے انداز  
ان سے خبردار رہنا، وہ تم کون تو گراہ  
کرنے یا نہیں۔ اور نہ توفیق میں دلتنہ پا یں  
رواهہ مسلم (مشکواۃ)

شاید وہ زمانہ آگیا ہے کہ طرح طرح کے دجال و کذاب پیدا ہونے شروع  
ہو گئے ہیں تھی بائیں گر طھہ کر پیش کر رہے ہیں۔ اور مختلف انداز میں مسلمانوں  
کو راو حق سے ٹھانے کے درپے ہیں نام بظاہر بڑا خوشنما ہے، مگر نہر آسودیہ  
قاریانی فتنہ بھی دراصل اسی دجالی فتنہ کی ایک صورت ہے۔ جو ہندوستان میں  
تمہارے سامنے ظاہر ہیں۔ جیرت ہے کہ ہندوستان میں ایک ملکہ وزندق کھڑا  
ہو کر یہ کہنے کی جرأت کرتا ہے۔ وہ حضرت مہدی ہے۔ میخ موعود ہے۔ اور نبی ہے  
معاذ الشر ایسی پے باکی، ایسی گستاخی۔ اور ایسا غلط دعویٰ اگر اسلامی حکومت ہوتی تو  
اسی وقت وہ قتل کر دیا جاتا۔

یاد رکھا جائے جب تک دارالعلوم دیوبند اور اس کی فیض یافتہ جماعت موجود  
ہے۔ کوئی ایسی دجالی تحریک کامیاب نہیں ہو سکی ہے۔ جس طرح دارالعلوم دیوبند  
اور اس کے تلاذہ نے گذشتہ سو اسوسیال سے دین مبین کی حفاظت کی ہے۔ آئندہ  
بھی یہ رینی اور میں الائق ای درسگاہ اپنا یہ فریقدہ انجام دیتی رہتے گی۔ اور میں ان  
ازداد کو پیدا کرتی رہتے گی۔ جن کی زندگی کا مشن حفاظت و صیانت تعلیمات  
اسلامی رہتے گا۔ اللہ تعالیٰ اس ادارہ کو تلقیامت زندہ قتابندہ رکھے۔  
آخر میں مجھے بے ساختہ اس وقت سابق مہتمم حکیم الاسلام حضرت مولانا محمد طیب علیہ

قال رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
یکوت فی آخر الزمان دجالون کذابون  
یاً قوْنَمْ مِنَ الْأَحَادِيْثِ بِمَا لَمْ تَعْوَدُ  
انْتَرُ وَلَا أَبَا ئَكْمَرْ فَإِنَّكُمْ وَإِنَّهُمْ  
لَا يَصْلُوْنَكُمْ وَلَا يَفْتَنُونَكُمْ،

# عَقِيلُهُ حَتْمَ نَبُوٰتُ اوْرَ مِرْزاً فَلَامِ اَحْمَلْ قَادِيَانِي

مولانا عبد العالیم فاروقی دارالبلغین لکھنؤ

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ اللہ کے آخری پیغمبر حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم جو مقدس شریعت لیکر دنیا میں مسیوٹ ہوتے وہ خدا کی آخری اور دائمی شریعت ہے جو بالکل واضح اور روشن ہے نہ تو اس میں کوئی الجھاؤ ہے اور نہ ہی کسی قسم کا ابہام ہے اسی طرح جن پاکیاز، سیتوں نے اس دین تینیں کو ذاتِ رسالت سے براہ راست حاصل کیا اور آنے والی نسلوں تک حد درجہ ذمہ داری اور کمالِ دیانت و ثقاہت کے ساتھ منتقل کیا ان کی شخصیات علم و عقل، فضل و کمال، فہم و تدبر زہن و مزاج اور طہارت و پاکیزگی کے اعتبار سے کامل و کمال ہیں ہر ہی وجہ ہے کہ دینِ اسلام کو مٹانے یا اس کے مزاج و طبیعت کو بدلتے کیلئے جب مخالفینِ اسلام کی طرف سے کوئی کوشش یا سازش رونما ہوئی تو ان حضرات نے تمیٰ اسکو برداشت کیا اور سرکبف میدانِ عمل میں اترائے۔ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم کی دفات کے بعد حضرت صدیق اکبر صنی اللہ عزہ کی خلافت کے آغاز میں جب فتنہ ارتداد اٹھا اور مدعیٰ بنوت نے اپنی جھوٹی بنوتوں کے محل تغیر کرنے کی ناکام کوشش کی تو حضرت ابوکرم رضیٰ

ادان کے ساتھیوں نے ان جھوٹے دھوپاران نبوت کے محلوں کو اپنی ہٹوگروں سے گرا کر پوری دنیا کو بتا دیا کہ قصر نبوت کی تکمیل ہو چکی اب اگر کوئی اس محل کھانے دوسرا محل بناتے گا اُسے زمین بوس کر دیا جائے گا۔

ہمارے زمانہ میں تقریباً ایک صدی قبل قادیانی فتنہ کا وجود ہوا جس کی بنیاد انیسویں صدی عیسوی میں مرزا غلام احمد فاریانی نے رکھی شیخ حافظ شاہزادہ میں پیاپ کے ایک گاؤں قادیان ضیلع گوردار اس پور میں پیدا ہوا۔ وہیں اس نے ابتدائی تعلیم حاصل کی اور کچھ دیگر فنون و علم کامطا نہ کیا اس کے بعد طویل مدت تک انگریزی حکومت کی ملازمت کی۔ ابتداءً اس نے دعویٰ کیا کہ الشرکی طرف سے اسے یہ ذمہ داری سونپی گئی ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے طرز پر مغلوق خدا کی مبلغ کرے پھر آئستہ آئستہ وہ مسلسل گراہوں کی طرف بڑھتا رہا کبھی کہتا تھا کہ مجھ میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کی روح حلول کر گئی ہے اور مجھی دعویٰ کرتا کہ مجھے الہامات و مکافات ہوتے ہیں وہ توریت، انجینئرنگ اور قرآن پاک کی طرح خدا کا کلام ہیں اس نے یہ بھی کہا کہ آخری زمانہ میں قادیانی میں حضرت عیسیٰ نزول فرمائیں گے اور یہ بھی دعویٰ کیا کہ مجھ پر دشمن ہزار سے زائد آتیں آتاری گئی ہیں۔ اور قرآن کریم، حضور پاک صلی اللہ علیہ وسلم اور دیگر انبیاء سابقین نے میری نبوت کی شہادت دی ہے اور اس شخص نے اپنے گاؤں قادیان کو سکتہ اور مدینہ کے ہم رتبہ، اور اپنی مسجد کو حضور پاک علیہ الصلوٰۃ والسلام کی مسجد سے افضل کہا اور اس بات کی لوگوں میں تبلیغ کی کہ یہ وہ مقدس بستی ہے جس کو قرآن پاک میں مسجدِ اقصیٰ کے نام سے ذکر کیا گیا ہے اور جس کا حکم کرنا فرض ہے یہ اور ان جیسے نامعلوم اس نے کتنے دعوے کئے جو اس کی ادراست کے متبعین کی کتابوں میں تفصیل کے ساتھ مندرجہ ہیں۔

مرزا غلام احمد فاریانی دراصل ایک نئے مذہب کی بنیاد رکھنے کا خواہ مندرجہ

جس کے لئے اُس نے پوری کوشش کی وہ اسی لئے انگریزوں کا اطاعت گزار رہا۔ جن کی ان دنوں سپردستان میں حکومت تھی اور ان کی خدمت گذاری اور کامہ لیسی میں اپنی عمر کا ایک بہت بڑا حصہ گذارا اور زبان قسم سے انگریزوں کی محبت و خیرخواہی اور مہرودی کا خوب خوب اظہار کیا۔ انگریزی حکومت کو بھی اپنے اغراض و مقاصد کے لئے یہ شخص موزوں نظر آیا۔ چنانچہ اس نے ٹری تیزی سے اپنا کام شروع کیا۔ پہلے بجدو ہونے کا دعویٰ کیا۔ اور بھر چند قدم آگے بڑھ کر امام مہدی بن گیا کچھ دن اور گزرے تو سمیح موعود بن بیہا۔ اور آخر کار منصب نبوت کا مدعا ہو گیا انگریز نے جو چاہا تھا وہ پورا ہوا۔ حکومت انگلشیہ نے اُس کی سرپرستی کا یورا حتیٰ ادا کیا اور اس کی حفاظت میں کوئی کمی نہ کی ہر طرح کی ہے تو سیاسیہ اور مراحت بہم پھوپھائیں۔ مرزا غلام احمد قادیانی بھی ہمیشہ حکومت کے احسانات کا مترف رہا اور صاف طور پر اُس نے اقرار کیا کہ "میں حکومت برطانیہ کا خود کات پورا ہوں" اور ایک جگہ اپنی دخادریوں اور خدمت گذاریوں کو گناہ تھے ہے لکھتا ہے۔

"میری عمر کا اکثر حصہ اس سلطنت انگریزی کی تائید اور حمایت میں گذرائے اور میں نے ممانعت جھاؤ اور انگریز کی اطاعت کے بارے میں اس قدر کتابیں لکھی ہیں اور اشتہار شائع کئے ہیں کہ اگر وہ رسائل اور کتابیں اکٹھا کی جائیں تو پچاس الماریاں ان سے بھر سکتی ہیں۔"

(تربیق القلوب ص ۱۵ از مرزا)

خلاصہ گفتگو یہ کہ مرزا غلام احمد قادیانی نے اپنی خود ساختہ جھوٹی ثبوت کے ثبوت میں اور عقیدہ ختم ثبوت کو مٹانے کیلئے بھروسہ بوجہ و جہد کی یہاں تک کہ مستر اصول اور قرآنی نصوص و قطعیات کا انکار کیا اور ان کی من مانی بے جا اور

رکیک تادیلات کیں جب کہ عقیدہ ختم بوت مسلمانوں کا ایک ایسا اجتماعی اور  
تعلیٰ عقیدہ ہے جس میں کسی قسم کی تادیل و توجیہ کی کوئی گنجائش نہیں اس  
عقیدہ کی اہمیت کا اندازہ لگانے کے لئے یہی کافی ہے کہ چودہ سو برس سے  
تمام مسلمان اس پرتفق ہیں کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم اپنے کے آخری رسول  
اور آخری نبی ہیں۔

عقیدہ ختم بوت | صدر اسلام سے آج تک تمام مسلمان یہی مانتے  
رہے ہیں اور آج بھی اسی پر ایمان رکھتے ہیں کہ انہر  
صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں آپ کی ذات پر باب بوت کی طور پر بندر کردیا  
گیا ہے۔ یہ ایک ایسا مشہور اور بنیادی عقیدہ ہے کہ عالم سے عالم مسلمان بھی  
اسے دین کے اساسی اور ضروری عقامد میں شمار کرتا ہے۔ جس پر ایمان لائے  
بغیر کوئی شخص مسلمان نہیں ہو سکتا۔ قرآن پاک نے بھی بڑی صراحت و صفائی کے  
ساتھ بیان کیا ہے کہ حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم "خاتم النبیین" ہیں یعنی عقیدہ  
در اصل دین اسلام کی حیات اجتماعی اور امت کی شیرازہ بندی کا حافظ ہے  
اور اس پر سہیشہ مسلمانوں کا اجماع رہا ہے اور اس اجماع کی حکایت بھی متواتر  
ہے۔ قرآن و سنت اور اجماع امت تینوں میں جایجا "ختم بوت" پر واضح اور  
روشن دلائل موجود ہیں۔

قرآن پاک میں انشر رب العزت کا ارشاد ہے۔

مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ      محمد صلی اللہ علیہ وسلم، تم لوگوں میں  
مِنْ رِجَالِكُمْ وَلِكُنْ رَسُولًا      سے کسی کے باپ نہیں ہیں وہ تو اپنے  
اللَّهُ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ ۝      رسول اور آخری نبی ہیں۔

آیت قرآنیہ میں "خاتم" کا لفظ ت" کے زبر اور زیر دنوں کے ساتھ

یہی مطلب واضح کرتا ہے کہ آپؐ آخری نبی ہیں یا یہ کہ آپؐ نے انبیاء علیہم السلام کا سلسلہ ختم فرمادیا اور آپؐ کے بعد کوئی شخص مقام ثبوت پر صرف از نہ رہو سکے گا اب اگر کوئی شخص اس کا دعویٰ کرے تو وہ ایسی چیز کا مدعی ہے جس کی اسکے پاس کوئی دلیل نہیں۔

”خاتم النبیین“ کا یہی مطلب ماہرین لغت نے لکھا ہے کہ خاتمُ القوم آخرِ القوم کے معنی میں مستعمل ہوتا ہے۔ لسان العرب، جو لغت عرب کی شہروں کے تحدِ کتاب ہے اس میں لکھا ہے۔ خاتمُ القوم و خاتمُهمُم اخْرَهُم و مُحَمَّدٌ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ خَاتَمُ الْأَنْبِيَاءُ۔ بھرا گے لکھتے ہیں۔ و خاتم النبیین ای ”اخْرَهُم“ ”القاموس“ اور اس کی شرح ”ماج العروس“ میں بھی خاتم اور خاتم کے معنی یہی تحریر کئے ہیں اور اسی کو تمام محققین و علمائے مفسرین نے اختیار کیا ہے۔ امام ابن کثیر، خاتم النبیین کی تفسیر کرتے ہوئے رقمطراز ہیں۔

”الشَّرِعُ نَعَلَى نَبِيٍّ“ ایسی کتاب اور اس کے رسول نے اپنی متواتر سنت میں بتایا ہے کہ آپؐ کے بعد کوئی نبی نہیں ہے تاکہ لوگوں کو معلوم ہو کہ آپؐ کے بعد جو بھی شخص اس مقام کا دعویٰ کرے گا۔ وہ انتہائی تجوہ، مختار و مجال اور لوگوں کو گمراہ کرنے والا ہو گا۔

امام آلوکی اپنی تفسیر روح المعانی“ میں لکھتے ہیں۔

محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتم النبیین ہونے کی خبر قرآن میں دی گئی ہے سنت میں بھی اُسے دو ٹوک افاظ میں بیان کیا گیا ہے۔ محمد صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں۔ اس پر اور کی امت کا اجماع ہے لہذا جو شخص اس کے خلاف دعویٰ لے کر افتخہ گا اُسے کافر قرار دیا جائے۔ صحیع بخاری میں حضرت ابو ہریرہ رضیٰ اللہ عنہ سے روایت ہے۔

بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا بنی اسرائیل کی قیادت انہیاں کرتے تھے  
ایک بنی دفات پا جاتا تو دوسرًا اس کی جگہ لے لیتا لیکن میرے بعد  
کوئی بنی نہیں ہے (بخاری)

ایک دوسری جگہ پر بنی صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا -  
میری امت میں تنیس بھوٹے ہوں گے۔ ہر ایک اپنے متعلق دعویٰ کریں  
کہ وہ اللہ کا بنی ہے۔ حالانکہ میں خاتم النبیین ہوں میرے بعد کوئی  
بنی نہ ہو گا۔

اسی طرح بنی کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی متعدد احادیث اور صحابہ کرام کے  
متعدد آثار سے قطعی طور پر معلوم ہوتا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم  
پر نبوت درست کا سلسلہ بند ہو گیا۔ اگر عقل و درایت کی روشنی  
میں ختم نبوت پر غور کیا جائے تو پہتچہ چلتا ہے کہ آپ تک سلسلہ نبوت  
کے جاری رہنے اور آپ سے پہلے کسی بھی پر نبوت ختم نہ ہونے کے  
تین اہم اور بنیادی اسباب میں۔

(۱) یہ کہ حضور اقدس صلی اللہ علیہ وسلم تک جس قدر انہیاً مختلف ادوار میں  
..... دنیا میں تشریف لائے ان میں نے کسی کی بھی نبوت عام نہ ہوا کرتی تھی۔

..... ہر بھی کسی ایک خاص قوم یا کسی خاص بستی کے لئے ہوا کرتا تھا اسی لئے  
ضرورت ہوتی تھی کہ دوسری قوم اور دوسری بستی کیلئے دوسرا بھیجا جائے

(۲) اجرائے نبوت کی دوسری وجہ یہ تھی کہ انہیاً سبقین جب دنیا سے  
تشریف لے جاتے تو ان کے چلے جانے کے بعد ان کی شریعت میں تحریف  
ہو جاتی تھی۔ اور خداوند قدوس نے کسی بھی شریعت کی حفاظت کی ذمہ داری پہنیں  
لی تھی بنابریں ضرورت پڑتی تھی کہ دوسرے بھی آئے اور اس کوئی شریعت دیجاؤ۔

یا سابقہ شریعت کی اس کے ذریعہ سے اصلاح کرائی جائے۔

۳۔ یہ کہ انہیاً نے پیشیں جو شریعت لے کر مبوث ہوتے اس کو اثر نے الگ  
کا شرف عطا نہیں فرمایا۔ اسی لئے ان کا لا یا ہوا دن غیر الگ ہوتا تھا۔

مذکورہ بالاوجہ کی بناء پر آپ سے پہلے یکے بعد دیگر انہیاء آتے رہے اور  
سلسلہ نبوت دراز ہمارا م McGrub اثر نے آپ کو اپنا بیوی رسول نبا کر  
دنیا میں بھیجا تو ان تینوں امور سے پورے طور پر مطہن کر دیا گیا آپ کی نبوت  
و رسالت بھی پوری دنیا کیلئے عام کر دی چنانچہ قرآن پاک میں اس مضمون کو  
 مختلف انداز سے بیان کیا گیا کبھی تواریخ ادھر ہوا "وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا  
كَافِةً لِلنَّاسِ بِشَيْرًا وَنَذِيرًا" اور کبھی آپ کی زبان مبارک سے یہ اعلان  
کر دیا گیا "قُلْ يَا أَيُّهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِلَيْكُمْ جَمِيعًا" اور اس  
مضمون کو اس طرح بھی ذکر فرمایا گیا۔ "وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا رَحْمَةً لِلنَّاسِ" اسی طرح آپ کی شریعت کو ابدی اور دائمی فرمایا کہ اس کو رو دیدل، تحریف و  
تغییخ کے عمل سے محفوظ فرمادیا اور اس کی حفاظت کی ذمہ داری خود اپنے  
اوپر لی "إِنَّا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَأَنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ" اور پھر یہ بھجو شو بڑی  
سنادی گئی کہ ہم نے آپ پر اپنے دین کو مکمل فرمادیا "الْيَوْمَ أَكْلَمَ لِكُمْ  
دِينَكُمْ" اور ہو الذی ارسَلَ رَسُولَهُ بِالْهُدَىٰ وَدِينُ الْحَقِّ يُظْهِرُهُ

عَلَى الدِّينِ كُلِّهِ"

نقل و شریعت عقل و درایت ہر اعتبار سے اس میں کوئی شبہ نہیں کہ رسول  
خدا صلی اللہ علیہ وسلم اللہ کے آخری پیغمبر ہیں آپ کے ذریعہ سے جو شریعت ہم کو ملی ہے  
وہ اس کی آخری ایدی اور دائمی قیامت تک باقی رہنے والی شریعت ہے۔

**ختم نبوت کی نئی تفسیر** | لیکن مرا غلام احمد قادریانی اور ان کے متبوعین نے تاریخ میں پہلی بار ختم نبوت کی جو زر ال تفسیر کی ہے وہ مسلمانوں کی متفقہ تفسیر سے بہٹ کر کی ہے کہ "خاتم النبیین" کا مطلب یہ ہے کہ آپ "نبیوں کی مہر" ہیں اور اس کی وضاحت یہ بیان کی کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اب جو بھی بنی آئے گا اس کی نبوت آپ کی مہر تصدیق لگ کر مصدقہ ہو گی۔ اس کے بحوث میں قادریانی مذہب کی کتابوں سے بکثرت عبارتوں کا حوالہ دیا جا سکتا ہے مگر ہم چند حوالوں پر اتفاقاً کرتے ہیں ملا حافظہ فرمائیں۔

"خاتم النبیین" کے بارے میں حضرت سیع موعود علیہ السلام نے فرمایا کہ "خاتم النبیین" کے معنی یہ ہیں کہ آپ کی مہر کے بغیر کسی کی نبوت کی تصدیق نہیں ہو سکتی جب مہر لگ جاتی ہے تو وہ کاغذ سند ہو جاتا ہے۔ اسی طرح آخر حضرت مسیح کی مہر اور تصدیق جسیں نبوت پر نہ ہو وہ صحیح نہیں ہے۔

(ملفوظاتِ احمد مرتبہ منظور انہی صاحب قادریانی حصہ پنجم ص ۲۹)

اگر کوئی شخص کہے کہ جب نبوت ختم ہو جکی ہے تو اس امت میں بنی کس طرح ہو سکتا ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ خدا نے عزوجل نے اس بندہ (یعنی مرا صاحب) کا نام اسی لئے بنی رکھا ہے کہ سیدنا محمد رسول اللہ کی نبوت کا کمال امت کے کمال کے ثبوت کے بغیر ہرگز ثابت نہیں ہوتا اور اس کے بغیر محض دعویٰ ہی دعویٰ ہے جو اہل عقل کے تردید کریں یہ دلیل ہے

(ترجمہ استفقاء عربی ضمیر حقیقتہ الوجی ص ۱۱)

ہمیں اس سے انکار نہیں کہ رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیین ہیں مگر ختم کے وہ معنی نہیں جو "احسان"، "کام سواد" اعظم سمجھا جاتا ہے اور جو رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم کی شانِ اعلیٰ اور ارجمند کے سراسر خلاف ہے کہ

اپ نے نبوت کی نعمتِ عظیٰ سے اپنی امت کو مخدوم کر دیا ملکہ یہ میں کتاب  
”نبیوں کی مہر ہیں“ اب وہی بھی ہو گا جس کی آپ تصدیق کر دیں گے۔  
(الفضل قادریان نمبر ۱۹۲۹، ۲۳ ستمبر ۱۹۴۷ء)

ختم نبوت کی تفسیر کا یہ اختلاف صرف ایک لفظ کی تادیل و تفسیر تک محدود نہ رہا بلکہ مرتضیٰ غلام احمد قادریانی اور ان کی جھوٹی نبوت پر ایمان لانے والوں نے اس سے آگے بڑھ کر اہم تکمیل اعلان کیا کہ بنی صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد ایک نہیں ہزاروں بنی آسکتے ہیں۔ یہ بات بھی ان کے اپنے واضح بیانات سے ثابت ہے، ہم اس موقع پر بطور خود چند حوالے زیر تحریر لاتے ہیں۔

یہ بات بالکل روز روشن کی طرح ثابت ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا دروازہ کھلا ہے۔

(تحقیق النبوة ص ۲۲۸ مصنفہ مرتضیٰ بشیر الدین مخدوم قادریانی)  
اگر میری گردن کے دونوں طرف تلوار بھی رکھ دی جائے اور مجھے کہا جائے کہ تم یہ کہو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی بنی آسم آئے تو میں اسے ضرور کھوں گا تو مجھوں اسے کہا اب ہے آپ کے بعد بنی آسکتے ہیں اور ضرور آسکتے ہیں۔ (انوار خلافت ص ۱۱۵ مرتضیٰ بشیر الدین مخدوم)  
انھوں نے (یعنی مسلمانوں نے) یہ سمجھ لیا کہ خدا کے خزانے ختم ہو گئے ان کا یہ سمجھنا خدا تعالیٰ کی قدر کوئی نہ سمجھتے کی وجہ سے ہے درست ایک بنی کیا میں تو کہتا ہوں ہزاروں بنی ہوں گے۔

(انوار خلافت ص ۱۲۶)

**مرزا کا دخوانے نبوت** اس طرح مرتضیٰ غلام احمد قادریانی نے اپنی نبوت کے لئے راہ ہوا کر کے تخت نبوت بچھادیا اور ان کے متبھین و مریدین نے بھی انکو

حقیقی معنوں میں نبی تسلیم کر لیا۔ قادیانی گروہ کی بے شمار کتابوں میں ان کے اس دعویٰ کے ثبوت میں بہت سی عبارتیں ہیں ہم مختصر آپکے تحریریں نقل کئے دیتے ہیں جن سے مرا کے دعویٰ نبوت کا پتہ چلے گا۔

میں بارہ بستلا چکا ہوں کہ بوجب آیت "وَالْخَرِيْنَ مِنْهُمْ لَمَّا  
يُلْحَقُوا بِهِمْ" بروزی طور پر وہی نبی خاتم الانبیاء ہوں اور خدا نے  
آج سے بینیں برس پہلے "براہین احمدیہ" میں میرا نام محمد اور احمد رکھا  
ہے اور مجھے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کا ہی وجود قرار دیا ہے۔  
(ایک غلطی کا ازالہ صنا)

مبارک وہ حیر نے مجھے پہچانا میں خدا کی سب راسوں میں سے آخری  
راہ ہوں اور میں اس کے سب نوروں میں سے آخری نور ہوں بدمت  
ہے وہ وہ مجھے چھوڑتا ہے کیونکہ میرے بغیر سب تاریک ہے۔

دکشی نوح ص ۵۶ طبع قادیان ۱۹۰۳ء

پس شریعت اسلامی نبی کے جو معنی کرتی ہے اس کے معنی سے حضرت  
صاحب (یعنی مرا غلام احمد صاحب) ہرگز مجازی نبی نہیں بلکہ حقیقی نبی ہیں  
(حقیقتہ النبیۃ مکتوب از مرا بشیر الدین محمد)

**منصب نبوت کی توہین**

مرا غلام احمد قادیانی نے اپنی جھوٹی نبوت کے ثبوت اور ختم نبوت کے انکار میں فاسد  
خیالات اور باطل افکار کا اظہار کیا ہے اس کا ایک بہت بڑا حصہ ہے۔ مثلاً  
وہ دین دین نہیں ہے اور نہ وہ نبی نبی ہے جس کی متابعت سے انسان  
خدا تعالیٰ سے اس قدر نزدیک نہیں ہو سکتا کہ مکالمات الہی سے مشرف

ہو سکے وہ دین لعنتی اور قابل نفرت ہے جو یہ سکھاتا ہے کہ مرد چند  
منقول باتوں پر انسانی ترقیات کا اختصار ہے اور دی الہی آگے نہیں  
بلکہ یہ مجھے رہ گئی ہے۔ اور خدا نے حق و قوم کی آواز سننے اور اس کے  
مکالمات سے قطبی نامیدہ کی ہے۔ اور اگر کوئی آواز بھی غیرے کسی کان  
تک پہنچتی ہے تو وہ ایسی مشتبہ آواز ہے کہ کہہ نہیں سکتے کہ وہ خدا کی  
آواز ہے یا شیطان کی۔

(ضیمہ برائیں احمد یہ حصہ بحث ص ۹۳ از مرزا غلام احمد)  
یہ کس قدر لغو اور باطل عقیدہ ہے کہ ایسا خیال کیا جائے کہ بعد آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کے دھی الہی کادر وازہ ہمیشہ کے لئے بند ہو گیا اور رائے  
کو قیامت تک اس کی کوئی بھی امید نہیں صرف قصوں کی پوجا کر دیں  
کیا ایسا مذہب کچھ مذہب ہو سکتا ہے جس میں برآہ راست خدا تعالیٰ  
کا کچھ بھی پتہ نہیں لگتا جو کچھ ہیں تفہیم ہیں۔ اور کوئی اگر چہ اس کی راہ  
میں جان بھی خدا کرے اس کی رضا جوئی میں فنا ہو جائے اور ہر ایک  
چیز پر اس کو اختیار کرے تب بھی وہ اس پر اپنی مشناخت کادر وازہ  
نہیں کھوتا اور مکالمات و مخاطبات سے اس کو مشرف نہیں کرتا میں  
خدا تعالیٰ کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ اس زمانہ میں مجھ سے زیادہ بیزار  
لیے سے مذہب ہے اور کوئی نہیں ہو گا۔ میں ایسے مذہب کا نام شیطانی  
رکھتا ہوں نہ کہ رحمانی

(ضیمہ برائیں احمد یہ حصہ بحث ص ۹۴ از مرزا)

مرزا غلام احمد قادریانی اور اس کے ایجاد کردہ مذہب "قادیانیت" کے جبراں اور مفاسد کو کون کہاں تک گناہے افسوس کے قادیانیوں نے مرزا غلام احمد جسے ایک پست، ذلیل اور کم عقل انسان کو تاج بتوت پہننا کہ "عقیدہ ختم بتوت" کے عنہوم کر بالکل الٹا کر دیا۔ قادیانیت "جود و حقیقت اسلام کے خلاف ایک گھنادی سازش اور بیوت محمدیہ کے خلاف ایک کھلی بغاوت ہے وہ عالم اسلام کے حبیم کا دہ بدوشت اور فامید مادہ ہے۔ جس کو دور کرنا امت مسلم کا اہم فرضیہ ہے، "قادیانیت" اسلام کے بنیادی عقائد سے لے کر فرعی مسائل تک اپنا الگ راستہ اختیار کرتی ہے۔ صرف یہ کہ وہ چند کھنوں میں مسلمانوں سے الگ ہے۔ بلکہ دین کے ہر معاملہ میں مسلمانوں سے اختلاف رکھتی ہے چنانچہ مرزا غلام احمد قادریانی کے بیٹے مرزا بشیر الدین محمود اپنی ایک تقریر میں جو "الفضل" کے ۳۰ جولائی ۱۹۳۱ء کے شمارے میں "مسلمانوں سے اختلاف" کے عنوان سے شائع ہوئی تھی کہتے ہیں۔

"حضرت سیع موعود علیہ السلام کے منہ سے نکلے ہوئے الفاظ میرے کافنوں میں گوئے رہے ہیں" آپ نے فرمایا یہ غلط ہے کہ دوسرے لوگوں سے ہمارا اختلاف صرف دفاتر سیع یا یحیا در رسائل میں ہے آپ نے فرمایا اشتراطی کی ذات، رسول کریم صلی اللہ علیہ وسلم قرآن، نہاد، روزہ، حج، زکوٰۃ غرض کہ آپ نے تفصیل سے بتایا کہ ایک ایک چیز میں ہمیں ان سے اختلاف ہے۔

"قادیانیت" کا اہم موضوع اگرچہ کافی وقت کچھ ہتا ہے مگر ہم نے صرف ایک عنوان کے تحت اجمالاً کچھ عرض کیا ہے۔ امید ہے کہ دیگر اصحاب قلم اور ارباب علم و فن اس طرف خصوصی توجہ فرمائیں گے اور کھل کر وقت کے اس خطاک فتنہ کا تعاقب کریں گے۔ انتہا ک دین حق کی محیت میں حفاظت اور حقانیت و نقابت کے سلسلہ میں ہمیوں والی ہر خدمت کے برآ در فرمائے۔ آمین

# نحویں نبوت علم و عقل کی روشنی میں

از فرید الدین مسعود

ڈاکٹر یکبر اسلام کے فاؤنڈ نشین بنگلہ دیش شیخ الحدایات علامہ مجذوب

یہ ایک مسلم حقیقت ہے کہ دین مکمل ہو چکا ہے اور محمد صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے آخری رسول اور خاتم النبیین ہیں۔ امت کا مستفہ عقیدہ ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد اور کوئی نیابی آنے والا نہیں ہے۔ اسلام خدا کا آخری پیغام اور زندگی کا مکمل نظام ہے۔ یہ عقیدہ قرآن کریم، سنت متواترہ، اجماع امت اولین و آخرین اور تیاسن، چاروں دلائیں کی رو سے ایک طے شدہ امر ہے۔

اللہ تبارک و تعالیٰ رب العالمین ہیں۔ رب کے معنی یہ ہے کہ کسی چیز کو اسکے مناسب تربیت دے کر تدریجیاً کمال تک پہنچانے والا۔ اسی ربویت کا تقاضا تھا کہ اف ان کے مادی ارتقاء کو حد تکمیل تک پہنچانے کیلئے سارے مادی اسباب کا انتظام فرمایا گیا۔ پس رت العظیمین کی حکمت بالغہ سے یہ کیونکر متصور ہو سکتا ہے کہ وہ انسان کی روحانیت کی تکمیل کا بندوبست اور اس کا مکمل انتظام فرماتے۔ روحِ عالم امر کی چیز ہے۔ اللہ تعالیٰ کے امر و تذکیر ہی سے اس کی تکمیل ہوتی ہے۔ خدا نے رحیم و کریم نے بے پناہ ربوی شفقت ہی کی بنابر مادی ارتقاء کے

اسباب مہیا کرنے کے ساتھ ساتھ انسان کی ابتدائی آفرینش ہی سے انسانیت و روحانیت کی تربیت و ترقی کیلئے وحی اور نبوت کا سنبھالہ جاری فرمایا اور بذریعہ اس کو تنکیل تک پہنچایا۔

انسان اس انسانیت کے ارتقاء کی راہ میں بالکل اس قافلہ کے ماندہ ہے جو ایک معین منزل کی طرف رواں دواں ہے۔ لیکن اس منزل تک پہنچنے کے راستے وہ آگاہ نہیں۔ کوئی دافق راہ شفیق رہنا اس کو راہ کی کچھ نشانیاں بتاویتا ہے اور وہ قافلہ اس کی بتائی ہوئی نشانیوں کے مطابق کچھ راستے طے کر لیتا ہے۔ لیکن اب اس قافلہ کو پہکھنی رہنا کی ضرورت پیش آتی ہے اور وہ اس کی بتائی ہوئی علامات کے مطابق مزید کچھ اور فاصلہ طے کر لیتا ہے۔ اس طرح منزل کی طرف بڑھنے کی صلاحیت میں بذریعہ اضافہ ہوتا رہتا ہے۔

بالآخر اس سے ایک ایسا شخص لمجا تاہے۔ جو اُسے راہ سفر کا ایک مکمل نقشہ دیدیتا ہے۔ اور قافلہ اس نقشے کے حاصل کرنے کے بعد کسی نئے رہبرگی ضرورت سے بے نیاز ہو جاتا ہے۔

قرآن و حدیث کی روشنی میں انسان اور معاشرہ کا ارتقاء کوئی اندازہ دھند عمل میں آنے والی حرکت نہیں بلکہ یہ ایک باحدف عمل ہے۔ اور اس کی ایک ہی راہ ہے جسے صراطِ مستقیم کہا گیا ہے۔ اس عمل کا نقطہ آغاز اور راہ سفر اور منزل مقصود سب تعلیم اور شخص ہے۔

سنن الہبی کے مطابق نبوت اور وحی کی یہ راہ بذریعہ کماں تک پہنچنی ہے جیسا کہ ایک عمارت مکمل ہوتی ہے۔ عمارت کی تعمیر کا ہدف اس کے سلوں اور دیواریں ہیں۔ ان سے ایک مکمل مکان ہوتا ہے۔ نبوت کا معاملہ بھی ایسا ہی ہے۔ نبوتِ مصطفوی اس کی کامیں صورت ہے۔ یہی وجہ ہے کہ نبوت کا سلسہ ختم و مکمل ہو جانے کے بعد

وہ مزید کسی اضافے کو قبول نہیں کرتا۔ کیونکہ تکمیل کے بعد کوئی اضافہ کمال کے منافی ہوتا ہے۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی ایک مشہور حدیث میں اسی جانب اشارہ کیا گیا ہے: آپ صلم نے فرمایا۔ بحثت ایک مکان کی مانند ہے۔ لیکن اسکے مکمل ہونے میں صرف ایک اینٹ کی جگہ باقی رہ گئی۔ میں یہ وہ اینٹ ہوں۔

تکمیل انسانی ارتقا کا ایک امر فطری ہے۔ ایک انعام خداوندی دو ہوتی ہیں۔ کی جیشیت سے قرآن اسی اہمام کا اعلان کرتا ہے۔ **الْيَوْمَ الْكُلُّ مِنْ دِيْنِكُمْ وَالْمُمْتَنَّعُ عَلَيْكُمْ يُفْتَنُونَ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنِ الْأُسْلَامِ مَدِيْنَا (المائدہ ۶)** عقیدہ ختم نبوت کا انکار دراصل انسانی اور انسانیت کی فطری تکمیل اور ایک فتحتِ الہی کی بغاوت ہے۔

دوسری کی ضرورت عقلائی وجہ سے ہوتی ہے اور مارضی کی تاریخ بھی اس پر شاہد ہے۔

(۱) کسی کی نبوت دفتی ہو۔ پس وہ وقت گز جانتے پر دوسرے کسی بھی کی ضرورت ہو۔  
(۲) کسی کی نبوت خاص کوئی علاقے کیتے محدود ہو۔ پس اس محدود علاقے کے باہر کیلئے دوسرے کسی بھی کی ضرورت ہو۔

(۳) یا تو کوئی بھی اپنی حمایت تائید میں دوسرے کسی بھی کو انتہ تعالیٰ سے مانگ لے جیسا کہ حضرت مولیٰ علیہ السلام نے حضرت ہارون علیہ السلام کو مانگ لیا تھا۔

(۴) یا تو بھی کی تعلیمات حفظ نہ ہو۔ تحریف کا شکار ہو گئی ہو۔

(۵) یا تو دین و شریعت کی تکمیل نہ ہوئی ہو۔

ان تمام وجہ سے اگر ہم نظر کریں تو دلکھتے ہیں کہ نیابی فلی ہو یا اصلی اب اسکی کوئی ضرورت باقی نہیں رہی۔ کیونکہ آپ کی نبوت کسی زمان و مکان کے ساتھ مخصوص نہیں ہے۔ ارشادِ خداوندی ہے۔ **وَمَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافِةً لِّلْهَمَّ ابْشِرْ إِذْ**

وَنَذِيرًا وَلِكُنَّ الْأَكْثَرُ الْمُنَاسِ لَا يَعْلَمُونَ۔ ایسا ہی آپ نے اپنی تائید کیلئے مکسی کو رب العزت سے طلب بھی نہیں کیا۔ اس کے برعخلاف قرآن کریم صاف اعلان ہوتا ہے۔ «مَا كَانَ مُحَمَّدٌ أَبَا الْمَحْدُومِ مِنْ رَجُالِ الْكُفَّارِ وَلَكِنْ رَسُولُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّينَ» آپ کی تعلیمات بھی من و عن محفوظ ہے۔ لفظاً بھی حقیقی ارشاد ہوتا ہے  
 اَنَا نَحْنُ نَزَّلْنَا الْذِكْرَ وَإِنَّا هُوَ لَحَافِظُونَ ۝ ساتھ ساتھ دین محمدی علم کی تکمیل فتحاً کا بھی واضح طور پر اعلان کر دیا گیا۔ الیوم الکملت لكم دینکم واتسمت علیکم فتحتی المذکوہ۔ ختم نبوت رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بتوت درسالت کاظراً امتیاز اور خاتمة لازم ہے۔ اور اس صفت میں آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے ساتھ کوئی شریک نہیں ہے۔ جیسا کہ اشرب العزت کو ذات و صفات میں لا شریک مانا جائیاں کیلئے ضروری ہے۔ اللہ کو معمود والہ مانتا ہے۔ مگر الہ واحد اور اکیلانہ مانا۔ تو اس کا کوئی اعتبار نہیں۔ اسی طرح اگر کوئی رسول صلی اللہ علیہ وسلم کو رسول تو مانتا ہے مگر انہی بھی درسول نہیں مانتا تو یہ مانتا بھی حقیقتاً نہ مانتے کے مراد ف ہے۔

شاید یہ بھی ایک حکمت ہو کہ کلمہ شہادت میں اشرب العزت کی الوہیت کی توحید کے ساتھ ساتھ بنی صلی اللہ علیہ وسلم کی رسالت کی شہادت بھی لی گئی ہے۔ اور یہ گویا کہ اس بات کی وضاحت ہے کہ ایمان کے لئے اللہ کو مانے میں جیسا کہ موصد ہونا ضروری ہے۔ ایسا ہی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کو خاتم المرسلین والأنبیاء یقین کرنے میں بھی موحد ہونا ضروری ہے۔ یہی عقیدہ اسلام کیلئے حدفاصل ہے۔ شاعر مشرق علامہ اقبال نے کیا خوب فرمایا۔

یہ عقیدہ کو حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم خاتم النبیین ہیں۔ تنہاؤہ عامل (FACTOR) ہے جو اسلام اور ان کے ادیان کے درمیان ایک مکمل سرحدی خطہ LINE OF DEMARCA TION کھیپتا ہے جو توحید میں مسلمانوں کے ہم عقیدہ ہیں۔ اور محمد صلی

بُوت کو بھی تسلیم کرتے میں۔ لیکن وہ بُوت کا سلسلہ ختم ہونے کے قائل نہیں ہیں جیسا کہ ہندوستان میں ”برہم سماع“ یعنی وہ چیز ہے جسے دینکار کسی گروہ پر داخل اسلام یا خارج اسلام ہونے کا حکم لگایا جاسکتا ہے۔ میں تاریخ میں کسی ایسے سماں گرفہ کا نام نہیں جانتا۔ جس نے اس خط کو چاہزہ جانے کی جرأت کی ہے۔

اور یہی حکمت ہے کہ حضرت آدم علیہ السلام سے حضرت عیسیٰ علیہ السلام تک سارے انبیاء کرام آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بُوت کی بُشارت کیے نظر آتے ہیں۔ اور قیامت سے پہلے پہلے جھوٹے مدعی بُوت نے دجال اور کذاب کی فریب کو چاک کرنے کے لئے سارے انبیاء سابقین کی طرف سے اسی شہادت کو دہرانے کے لئے حضرت عیسیٰ علیہ السلام تشریف لائیں گے اور کذا بین کا قلع قع فرمائیں گے۔ اگر محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نیابی آنے والا ہوتا۔ تو آپ صلم پر فرضیہ عائد ہوتا کہ آنے والے بنی کی بُشارت دیتے۔ جیسا کہ پہلے انبیاء آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی بُشارت دیکر گئے۔ حالانکہ کہیں پر ایسا کوئی لفظ آپ صلی اللہ علیہ وسلم سے منقول نہیں ہے بلکہ اس کے بخلاف تواتر کے ساتھ آپ صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نیابی رظلی ہو یا اصلی نہیں آئے گا۔

ایک طریقہ زندگی جو انسانی فطرت کے مطابق ہو، جامع اور کلی ہو اور سڑ طرح کی تبدیلی اور تحریکت سے محفوظ ہو۔ اور جو مسائل کی اچھی تشنیع کرے جسے اچھی طرح منطبق کیا جاسکے۔ عمل و نفاذ کے مرحلے میں ہمیشہ رہنمائی کر سکے۔ اور حالات کے مطابق مختلف طریقوں اور بے شمار جزوی توانیں کیلئے مرخصہ ثابت ہو سکے یہ انسانی فطرت کا ایک عام تقاضا اور انسان کی ایک بنیادی ضرورت تھی۔ دین محمدی صلم کی تکمیل کے ذریعہ جب یہ ضرورت پوری ہو گئی تو نظرہ و عقلانگی نئے بنی کے آنے کی ضرورت نہیں رہتی۔ لہذا بنی، یا بُوت کا اذ عافرط اور عقل کے خلاف ہے۔

سفرات! اب میں بُنگلہ دشیں میں قادر یانیوں کی کچھ سازش کے متعلق عرض  
کرنا چاہتا ہوں۔ پاکستان سے قادر یانیوں کے نامید ہو جانے کے بعد برصغیر میں  
بُنگلہ دشیں کی زمین انھیں اپنے عز اتم پورا کرنے کیلئے ہاتھ آگئی ہے دوسرے  
علاقے کے مانند ہیں... سامر اجی ایجنت کرت پھیلن مشیری اور یہودیوں کی بھروسہ  
تائید ان کو مل رہی ہے۔ ڈھاکہ کے مشہور علاقہ تجارتی بازار میں ان کا مرکز ہے دارالحکومت  
ڈھاکہ کے مختلف علاقوں میں زمین خرید کر بستیاں بسارتے ہیں۔ اس کے  
خلاف برمن بارٹیا، سلہٹ، سِنام گنج، دینا بچور دیگرہ علاقوں میں بھی دہ اپنا  
اثر در سوچ بڑھا رہے ہیں۔ لیکن افسوس کے ساتھ کہنا پڑتا ہے کہ ہماری طرف  
سے وہاں خاص کوئی بیداری نہیں۔ چار پانچ سال پہلے ڈھاکہ میں اجنبی حفاظت ختم  
بنت کی طرف سے چند جلیسے جلوس ہوئے تھے۔ لیکن آج کل یہ بھی سر در پڑ گئی۔  
مادرسلی کی طرف سے اس عظیم اشان کانفرنس کا انعقاد عالم بھر میں خصوصاً  
بُنگلہ دشیں میں اس نتئی کے خلاف نئی تحریک میں روح پھونکنے میں مؤثر ثابت ہو گا  
انشاء اللہ تعالیٰ۔

دارالعلوم کے اکابر اور اس عظیم اشان کانفرنس کے منتظرین کو یہ پھر  
تمہارے شکریہ اور مبارکہ داد پیش کرنے کی سعادت میں حصہ لیتے ہوئے  
رب العزت سے دعا گو ہوں کہ ہمیں مردمیات کی توفیق بخشے اور ماوس خاتم الانبیاء  
پر مرثیہ کی سعادت نصیب فرمائیں

ذَلِكَ دُعَاؤُنَا إِنَّ الْحَمْدَ لِلّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

# ختم بُوت اور مرزا غلام احمد قادری

از۔ مولانا عزیز احمد قادری (بی۔ ۱۴۷)

مرزا غلام احمد قادری بہت قابل انسان تھے۔ ابتداء میں انہوں نے عسائیوں اور آریہ سماجیوں سے کامیاب مناظرے کئے۔ قابلیت کو اگر کنٹرول میں نہ رکھا جائے تو وہ غلط راستہ پر ڈال دیتی ہے یہی معاملہ مرزا صاحب کے ساتھ پیش آیا۔ حضرت مولانا محمد قاسم صاحب رحمۃ اللہ علیہ نے اپنی کتاب تجدیر الناس میں ختم بُوت پر بحث فرماتے ہوئے تحریر فرمایا ہے کہ خاتمیت تین طرح کی ہوتی ہے۔ خاتمیت زمانی، خاتمیت مکانی اور خاتمیت رُتبی۔ آخر فقرت صلی اللہ علیہ وسلم کیلئے تینوں طرح کی خاتمیت ثابت ہے۔

خاتمیت رُتبی پر بحث فرماتے ہوئے مولانا رحمۃ اللہ علیہ نے تحریر فرمایا ہے کہ خاتمیت رُتبی کا فہم یہ ہے کہ بُوت کا اونچے سے اوپنچار تیہ آپ کو عطا فرمایا گیا تھا۔ اور جو خاتم رُتبی ہوا سے سب سے آخر میں آنا چاہئے تھا۔ کیونکہ اس کے بعد ہی اور بھی کی ضرورت نہیں رہتی۔

حضرت مولانا محمد قاسم صاحب نافتوئی نے تجدیر الناس میں ختم بُوت کے سلسلہ میں جو بحث فرماتی ہے اسکے بعد ضرورت نہیں رہ جاتی کہ اس کو ثابت کرنے کی سی کی جائے۔ اس کے علاوہ حضرت مولانا اوزرا شاہ عَمَّاْنِب کشمیری رحمۃ اللہ علیہ نے مقررہ

بخاری پور میں جو بحث فرمائی ہے وہ بھی کافی و شافی ہے  
البتہ بحث کی چیز یہ بھاتی ہے کہ مرتضیٰ احمد قادیانی نے جو دعویٰ بنوت  
کیا ہے۔ وہ دعویٰ کہاں تک صحیح ہو سکتا ہے۔ قبل اس کے کہ مرتضیٰ حبکے دعویٰ  
بنوت پر بحث کی جاتے۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خاتمیت پر کچھ دلائل بیان کر دے  
جائیں تو ہر ہر ہے۔

۱۔ سب سے پہلے تو قرآن پاک کی یہ آیت ہے - "الْيَوْمَ أَكْلَمَ لِكُمْ دِينَكُمْ وَ  
وَالنَّهُمَّ إِلَيْكُمْ نَعْمَلُ نَعْمَلَتِي وَرَضِيَتِي لِكُمُ الْإِسْلَامَ دِينًا" ہے۔ اس میں  
الشرعاً نے فرمایا ہے کہ آج میں تمہارا ذین مکمل کرو یا یعنی دین کی تکمیل آنحضرت  
صلی اللہ علیہ وسلم کی ذات گرامی پر ہو گئی۔ اب کسی پیغمبر کی ضرورت نہیں رہے گی۔

الشرعاً نے دین کو ہر پیغمبر پر مازل فرمایا مگر ابتدائی ان انوں کا ذہنی ارتقا  
زیادہ نہیں ہوا تھا۔ اس لئے جوں زمانہ گزرتا گیا انسانی ذہن میں ترقی ہوتی  
رہی۔ اسی کے مطابق الشرعاً دین کے احکام مازل فرماتے رہے۔ چنانچہ حضرت عیسیٰ  
علیہ السلام کے زمانہ میں بھی انسانی ذہن کا ارتقاء مکمل نہیں ہوا تھا جیسا کہ اجمل مقدوس  
کے "عہدِ بدیر" میں مذکور ہے کہ ایک بار حضرت عیسیٰ علیہ السلام نے اپنی آمدت  
کے سامنے تقریر فرماتے ہوئے یہ فرمایا کہ "میں بہت سی باتیں نہیں بتا چکا ہوں مگر  
بہت سی باتیں ایسی ہیں جو میں نے تمہیں نہیں بتائیں۔ کیونکہ تم ان کو ابھی نہیں  
سمیحہ سکتے۔ میرے بعد فارقلیط آئیں گے۔ وہ تمہیں وہ باتیں بھی بتائیں گے جو  
میں بتا چکا ہوں۔ اور وہ باتیں بھی بتائیں گے۔ جو میں نے تمہیں نہیں بتائی ہے"۔

اس سے معلوم ہوتا ہے کہ انسانی ذہن کا ارتقاء اس وقت تک مکمل نہیں  
ہوا تھا۔ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے تشریف لے جانے کے  
پانچ سو سال بعد تشریف لائے۔ اسی وقت انسانی ذہن۔۔۔ ارتقاء کی آخری

منزل طے کر جکاتھا۔ یہی وجہ ہے کہ حضرت عیین علیہ السلام اور آپ سے پہلے آنے والے انبیاء رَعِیْمِ اسلام کے زمان میں کبھی سارے عالم کے انسانوں کے دماغ میں یہ بات نہیں آئی تھی کہ ساری دنیا کی قوموں کی کوئی ایک اجنبی ہوئی جائے مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد دنیا کے سارے ممالک کی پہلی اجنبی بنی جہا پس کے اختلافات کی وجہ سے ختم ہو گئی۔ اس کے بعد دوبارہ اجنبی اقوام متعدد (رو، این، اُف) قائم ہوئی جو آج تک قائم ہے۔ نیز ایک عالمی تنظیم اقتصادی، سماجی اور شعرا فتی (یو)، نسلکی کے نام سے قائم ہوئی۔ جو آج تک قائم ہے۔ ان کے علاوہ عالمی بینک اور عالمی فوج بھی قائم ہوئی۔ اور انسانی ذہن نے اتنی ترقی کی کہ ریڈ یو، یونیورشن، تاریخی، لاسٹکی (دائر لیس)، اور ایئری توانائی ایجاد کر لی۔ اور رائٹ ایجاد کئے جن میں سورج کر انسان نے ساری دنیا کے کئی چکر لگائے اور جاذب تک ہوتا تھا۔ اس سے پہلے ان چیزوں کا تصور بھی انسانی ذہن نہیں کر سکتا تھا۔ کیونکہ اس کا ذہن اتنا ترقی یافتہ نہیں تھا۔

آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی خاتیمت مرتبی کے بارے میں ذیل کے بیانات ملاحظہ فرمائیں۔

قرآن پاک میں پارہ سُبْحَانَ الَّذِي کی ابتداء میں ہے کہ اشْتَعَالٌ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو لیلۃ المراجح میں مسجد حرام سے سبی اقصیٰ تک پہنچایا، وہاں تمام انبیاء رَسَالَتِنَعِیْمِ اسلام اور آپ سے بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا مرتبہ تمام انبیاء رَعِیْمِ اسلام نے اقتدار کی۔ اس سے بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کا مرتبہ معلوم ہوتا ہے۔ وہاں سے حضرت جبریل علیہ السلام آپ کو مراجح کے لئے رے گئے۔ اور کسی اور سیغیر کو مسراج نہیں ہوئی۔ یہ عرض کا انتہائی درجہ تھا جو آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کو عطا فرمایا گیا۔

تمام انبیاء و سالقین علیہم السلام نے جب اپنی قوم کو مخاطب فرمایا تو قوم کا نام لے کر مخاطب فرمایا۔ مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم نے یا ایسیہا المذاہ فرما کر مخاطب فرمایا۔ یعنی اے انسانوں۔ یکونکہ آپ تمام انسانوں کیلئے بنی بنا کر بھیجے گئے تھے۔ اور انہیاں علیہم السلام تو میں بھی تھے مگر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم میں (انہیں) نہیں بھیجے گئے تھے۔ اس سے بڑا کوئی درجہ نہیں ہو سکتا۔

خود مرزا صاحب نے اپنے بنی ہونے کا صاف فقولوں میں انکار فرمایا ہے۔ ملاحظہ ہو۔

(۱) حمامۃ البشری ص ۳۲ : مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب

(۲) کتاب البریة ص ۱۸۷ فٹ فٹ تحریر کردہ مرزا غلام احمد صاحب

(۳) ازالۃ ادیام ص ۲۵۵ مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب و مکاہ کتاب ہذا

(۴) انجاماتہ تھم ص ۲۶۲ فٹ فٹ تحریر کردہ مرزا غلام احمد صاحب

(۵) "میرے دشی یہ جائز نہیں ہے کہ میں اپنے بارے میں بنی ہونے کا اعلان کروں اور کافر پوچھاؤں (حمامۃ البشری ص ۳۹ مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب)۔

ان تصریحات کے ہوتے ہوئے مرزا صاحب نے پہلے اپنے ولی یا مجد و ہونے کا اعلان فرمایا (دیکھو مرزا صاحب کا پیغام)۔ ۲۰۔ شعبان شَعْبَانَ اللَّهُمَّ

جو تبلیغ رسالت کے نسبت پر شائع ہوا۔

اس کے بعد اپنے سیع موعود ہونے کا اعلان اس طرح فرمایا۔

"خدا کی قسم جس نے مجھے بھیجا ہے۔ اور جس کی تنقیط کرنے کا فرہ ہے۔ جسی قسم کہتا ہوں کہ اس نے مجھے سیع موعود بنا کر بھیجا ہے" ۔

(پیغام ایک غلطی کا ازالۃ شائع کردہ تبلیغ رسالت جلد ۱ ص ۱۷۱، مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب)

اس کے بعد مرزا صاحب فرماتے ہیں:-

”میرے اعتقاد کے مطابق نہ تو کوئی نیا پیغمبر بھیجا گیا اور نہ کوئی قدیم پیغمبر بلکہ ہمارے پیغمبر مصلی اللہ علیہ وسلم نے خود ہی نزول فرمایا ہے۔“  
 (لکھر مرزا غلام احمد صاحب شائع شدہ الحکم قادیان ۳۰ نومبر ۱۹۱۷ء)

غور فرمائیئے کہ پہلے محدث بنے، پھر سیع موعود بنے اور آخر میں آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم بنے کا دعویٰ کیا۔

مرزا صاحب نے نبوتہ غیرہ کے جو دعا دی کئے اس کی وجہ یہ تھی کہ انہیں شدید تسمیہ جسمانی اور دماغی امراض نے گھیر کھاتھا۔ چنانچہ انہی تصنیف میں فرماتے ہیں۔  
 ”جب میری شادی کے باعے میں غذی پیغامات دصول ہوئے۔ اس وقت میں جسمانی اور دماغی اعتبار سے بہت کمزور تھا۔ اور ایسے ہی میرا دل بھی کمزور تھا۔  
 ذیاب طیس، دوران سر، اور قلبی تکلیف کے علاوہ تپ دق کی علامات ابھی تک باقی تھیں۔ جب ان آنفتہ ب حالات میں میری شادی ہو گئی میسر بھی خواہوں کو بہت رنج ہوا۔ کیونکہ میری قوت بجولیت صفر تھی اور میں بالکل بڑھوں کی طرح زندگی گزار رہا تھا۔“

(نزول ایسیح مصنفہ مرزا غلام احمد صاحب صفحہ ۲) دوسری جگہ درج ہے۔  
 ”مرزا صاحب کے خاذان میں مراق کی بیماری دراثت نہیں تھی۔ بلکہ یہ پندرہ طارقی اسباب کی بنا پر لامرزا صاحب کو ہو گئی تھی۔ خارجی اثرات کی وجہ دماغی تکان کی کثرت دنیاوی افکار اور قبیغ تھا جس کا نتیجہ ستقل دماغی مکروری تھا، جس نے مراق کی شش  
 اختیار کر لی تھی۔“ (میگرین ریویو قادیان منڈل، اگست ۱۹۲۹ء)

شرح اسباب والعلماء، صرکی بیماری، مصنفہ علامہ برہان الدین نقیبی میں ہے کہ۔

”کچھ مریض جو مراق کے مرغی میں مبتلا ہوں اس دہم میں مبتلا ہو جاتے ہیں کہ وہ غیب کا علم رکھتے ہیں۔ اور آئندہ ہونے والے واقعات کی پیشین گوئی کرتے ہیں۔ اور

بعض مرافقی تو اپنے آپ کو پیغمبر سمجھتے ہیں۔

(اکسیر اعظم جلد ۱، ص ۱۵۵، مصنفہ حکم محمد اعظم خان)

بیعتہ المہدی جلد ۲ ص ۵۵ مصنفہ حاجزادہ بشیر احمد میں ہے:-

”ڈاکٹر میر محمد اسماعیل نے مجھے بتایا کہ سیع موعود نے مجھے اکثر بتایا کہ مجھے ہٹیرا کی شکایت ہے۔ اور بعض وقت وہ مراق کی شکایت بھی کرتے تھے۔“

الفصل، قادیانی جلد ۱، نمبر ۶، ۱۹۰۶ء، جولائی ۱۹۰۶ء میں ہے کہ

”حضرت سیع موعود نے ایک دوستیار کی جس کا نام ”تریاق الہی“ تھا، یہ دوا الہامی ہدایات کے ماتحت تیار ہوئی تھی، اس کا خاص جائزہ افیون تھی۔“

مرزا صاحب جب ایسے امر اپنی میں مبتلا تھے اور اپنی تھی تھے۔ نیز برلنڈی شراب بھی استعمال فرماتے تھے (دیکھو الحکم، قادیانی جلد ۳۹، نمبر ۲۵)

ہر روز بڑی تعداد میں انسان کو ایک سیع الداع انسان کہنا بھی جائز نہیں ہے چہ جائیکم پیغمبر کہا جائے۔

محمد عاشق صاحب نائب صدر مجلس احرار کی موت ہمیشہ میں ہوئی تھی۔ مرزا صاحب کو انھوں نے بُرا بھلا کہا تھا۔ اسلئے مرزا صاحب نے فرمایا کہ ان کو بہت خراب موت ہوئی (الفصل، قادیانی جلد ۳۰، نمبر ۳۰، ۳ اگست ۱۹۰۳ء)

حالانکہ خود مرزا صاحب کی موت ہمیشہ کے مرض میں ہوئی۔

رسالہ حیات سیع ص ۱۷۳، مصنفہ شیخ یعقوب عرفانی، قادیانی

# ختمِ نبوت

## امّت کی ذمہ داریاں

از۔ مولانا سعید احمد پالپوری استاد حدیث  
درالعلوم دیوبند

الحمد لله رب العالمين، والصلوة والسلام على سيد المرسلين و  
خاتم النبيين وعلى آله، وصحبه أجمعين۔ امّا بعد  
اللّه رب العالمين كالتّعارف، حضرت موسى علیہ السلام علیہ الصلوٰۃ والسلام نے  
فرعون لعین کے روبرو اس طرح کرایا ہے۔

قال ربنا اللذی اعطی اگلی شیئی کہا! ہمارا رب وہ ہے جس نے ہر چیز کو  
خلقه، ثقہ صدی (رطہ ۵) اس کے مناسب بناؤٹ عطا فرمائی۔ پھر

یعنی کائنات کی ہر چیز کو جیسا ہونا چاہئے تھا، پھر اس کو دیا ہی بنایا۔ اثرِ خدا  
نے اپنی ہر مخلوق کے لئے بوجمل و صورت اور حواسات و کمالات مناسب بخشی، عطا  
فرمائے۔ پھر اثرِ تعالیٰ ہی نے سب کی راہ نمائی بھی فرمائی۔ جو مخلوق جس راہ نمائی کی تھی  
تھی، سب کی حاجات روائی فرمائی۔ انسان پیدا کیا گیا تو اس کی سب سے پہلی، اور سب سے بڑی

ضدِ درت "بقدار" تھی۔ چنانچہ اس کی صورت میں اس کو الہام کی گئیں۔ بچے کو ابتدائے پیدائش کے وقت، جبکہ اس کو کوئی بات سکھانا کری کے بس میں نہیں تھا، یہ کس نے سکھایا کہ ماں کی چھاتی سے اپنی غذا حاصل کرے؟ چھاتی کو دبا کر چونسٹے کا ہزار اس کو کس نے بتلایا؟ بھوک پیاس، سرداری گرمی کی تکلیف ہو تو روپڑنا اس کی ساری ضروریاں پوری کرنے کے لئے کافی ہو جاتا ہے، مگر یہ رونما اس کو کس نے سکھایا ہے؟ یہی وہ ہدایتِ ربانی ہے جو ہر مخلوق کو اس کی حیثیت اور ضرورت کے مطابق عنیب سے بغیر کسی کی تعلیم کے عطا ہوئی ہے۔ اسی طرح الشرب الطیمین نے ہر مخلوق کو ایک خاص قسم کا ادراک و شور بخشتا ہے۔ جس کے ذریعہ اس کو ہدایت کر دی ہے کہ وہ کسی کام کے لئے پیدائش کی گئی ہے اور اُسے کیا کرنا ہے۔

عام مخلوقات کے لئے تو اتنی رہنمائی کافی تھی۔ مگر اہل عقول، جن و انس، اس تکونی ہدایت کے علاوہ ایک دوسری ہدایت کے بھی محتاج تھے۔ اور وہ تھی روحانی یا تشریعی ہدایت۔ کیونکہ تکونی ہدایت انسان کی صرف مادی ضروریات پوری کرتی ہے۔ جبکہ انسان کا قلب و ضمیر، اور عقل و فہم۔ جن کی وسعت پذیری کا کوئی اندازہ نہیں کیا جاسکتا۔ سب سے زیاد وہ ہدایتِ ربانی کے محتاج تھے۔ سورہ فاتحہ میں، ان کو جو دو فالقین فرمائی گئی ہے۔ اور جسے بار بار پھر نے کائن کو حکم دیا گیا ہے۔ وہ۔

اَهْدَنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ (الٹہی) ! ہمیں سیدھا راستہ دکھلادیجئے (ہے۔ یہ دعا واضح کرتی ہے کہ انسان کے لئے تکونی اور مادی ضروریات سے بھی اہم اور مقدم روحانی اور قشری ہدایت ہے۔ پھر یہاں کیسے ممکن ہے کہ الشریعی اس کی مادی ضروریات کا تو سامان کریں مگر اس کی سب سے اہم ضرورت سے صرف نظر فرما لیں؟؛ چنانچہ الشریعی کی رحمت خاصہ، اور ربوبیت کا ملنے انسان کی اس ضرورت کا بھی انتظام فرمایا اور سب سے پہلے انسان سیدنا حضرت آدم علیہ السلام علیہ الصلوٰۃ والسلام کو بروت سے

سر فراز فرمایا۔ حضرت آدم علیہ السلام مرسل بھی تھے اور مرسُلِ الیٰ بھی تھے۔ اشتعالی سے ہدایات حاصل فرماتے تھے اور اس کے مطابق زندگی گذارتے تھے پھر ان کے ذریبہ ان کی اولاد تک اثر کی ہدایت پہنچی۔

روحانیت کا یہ نظام بزراروں سال تک اپنے ارتقا میں مازل طے کر تاریخ تا آنکہ اس کی ترقی حد کمال پر جا کر رک گئی اور اپنی تمام تباہیوں کے ساتھ آفتاب پہاڑیت طلوس ہوا۔ جس کی ضیا یا شی سے عالم کا چھپہ چیپر روشن ہو گیا اور دنیا بخوم د کو اکب کی روشنی سے مستغنى ہو گئی اور انسانیت کو یہ مرشدہ چانفرا سنایا گیا کہ

الیوم الکملت لکم دینکم و اتممت  
علیکم نعمتی، و رضیت لکم الاسلام  
کر دیا، اور میں نے تم پر اپنا انعام تام  
دیتا، اور میں نے تمہارے لئے "اسلام"

کو دین بنخے کرنے پسند کر لیا۔

ساتھ ہی "دینِ اسلام" کی حفاظت کا اعلان بھی فرمایا گیا کہ:-

اَنَا هُنْ نَزَّلْنَا الدَّرْكَ وَ اَنَا هُنْ  
بَيْ شَكْ هُمْ نَفْسِيْتُ (قرآن کریم)  
نَازِلٌ فَرَأَيْتَ هُنْ اُورِّهِمْ ہی اس کی خفایت  
لَحْفَظُونَ .  
کرنے والے ہیں۔

جب دین پاٹی تکمیل کو ہمیشہ پگیا، اشتعلنا کی نعمتیں تمام ہو گئیں اور دینِ اسلام کی قیامت تک کے لئے حفاظت کی ذمہ داری اشتعالی نے لے لی، تواب سلسلہ نبوت و رسالت کی کوئی حاجت باقی نہ رہی۔ اس لئے ایک سبلہ بیان میں صاف اعلان کر دیا گیا کہ:-

مَا كَانَ مُحَمَّدًا أَبَا أَحَدٍ مِنْ رَجَالِنَا  
وَلَكِنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّينَ،  
الْأَنْبِيَاءُ هُمْ

احادیث متواترہ میں بھی آپ صلی اللہ علیہ وسلم کی خاتمیت مختلف اذانے سے واضح کی گئی ہے اور شروع سے آج تک پوری امت کا اس عقیدہ پرا جماعت ہے کہ سرور کو نہیں، حضرت محمد مصطفیٰ اصلی اللہ علیہ وسلم انتہ تعالیٰ کے آخری بنی اور رسول ہیں۔ آپ کی ذات سے قصر بنت تکمیل پذیر ہو چکا ہے، اب کسی بنی کی نہ ضرورت ہے نہ امکان ہے اور جو بواہوس ایسا دعویٰ کرے وہ جھوٹا، افترا پروازہ مرتد اور ملعون ہے۔ اس حکم پسخ کر ایک سوال قدرتی طور پر ابھر کر سامنے آتا ہے کہ یہ صحیح ہے کہ اشتر کی ہدایت کتاب و مصنف کی شکل میں، اپنی اصلی صورت میں آج موجود ہے اور قیامت تک موجود رہے گی۔ اس لئے اب کسی بھی طرح کے کسی نئے بنی کی ضرورت نہیں ہے مگر انہیاں کے بغیر اشتر کی یہ ہدایت لوگوں تک پہنچائے جا کون؟

حضرات انبیاء کرام کا کام انتہ تعالیٰ سے ہدایات حاصل کر کے لوگوں تک پہنچانا تھا۔ آج چونکہ ہدایات زبانی موجود ہے اس لئے تعمیل دین کی ضرورت تو نہیں ہے مگر تبیین دین تو ہر حادثہ ای ضروری ہے؟ اسی طرح اپنوں اور پرالیوں کی چیزوں و مستیوں سے... دین کی حفاظات کی بھی ضرورت ہوگی۔ یہ فرضیہ کون الجمادے گما، اس کا جواہ واضح ہے کہ... داری امت کے سپرد کی گئی ہے۔ اشتر پاک کا اقتداء کُذْ حَرَخِيرَةَ حَرِجَتْ آپ وگ (علم الہی میں) بہترین امت تھے جو لوگوں کے نفع کے لئے ظاہر کی گئی ہے و تنهون عن المحتکون و تهون عن جونیک کام کا حکم دیتی ہے اور بُری باتوں سے روکتی ہے۔ اور انتہ تعالیٰ پر ایمان رکھتی ہے۔

حدیث رشتیہ میر ارشاد فرمایا گیا ہے کہ

بَلَّا سَنَى وَلَوْا يَةٌ میری طرف سے لوگوں کو دین، پہنچاؤ، جاؤ

اے ہے ہے ہے ایک بھائیت ہو۔

مشہور جملہ جو زبانِ زدِ عام و خاص ہے کہ  
علماء امتی کا نبیاء بنی اسرائیل میری امت کے علماء بنی اسرائیل کے انبیاء  
کی طرح ہیں۔

یہ جملہ حدیث ہونے کے اعتبار سے تو بے اصل ہے۔ قال الطاری: حدیث  
علماء امتی کا نبیاء بنی اسرائیل، لا اصل له، كما قال الدميري، والدرشی،  
والعسقلاني، المصنوع في الأحاديث الموضوع لعلى القارىء ص ۱۲۳)

مگر مفہوم کے اعتبار سے قرآن و حدیث کا پخواڑ ہے۔ اس قول میں علماء امت  
کا مقام و رتبہ نہیں، بلکہ ان کی ذمہ داری تباہی گئی ہے کہ جس طرح دینِ موسیٰ کی  
حافظت و اشاعت کی ذمہ داری انبیاء بنی اسرائیل کو تفویض ہوتی تھی، اسی طرح  
دینِ مصطفوی کی تبلیغ و اشاعت او حفاظت و صیانت کی ذمہ داری علماء امت  
کو سپرد کی گئی ہے۔

ایک حدیث شریف میں یہ شیئن گوئی کے انداز پر خردگی گئی ہے کہ  
یحمل هذا العلم من كل خلْقٍ  
عَدُولُهُ، ينفون عنه تحریف  
الْعَالَّيْنِ، وانتحال البسطلَيْنِ و  
تاویل الجاھلَيْنِ (مشکوٰۃ کتابِ العلم)  
اور جاہلوں کی تاویلات کو لودھ کریں گے  
الفرض۔ عقیدہ ختم بتوت برحق ہے۔ دین کی حفاظت و اشاعت کیلئے اب کسی  
طرح کے کوئی بنی تشریف نہیں لائیں گے، یہ فریضہ پوری امت کو اور خاص طور پر  
علماء امت کو انجام دینا ہے۔ الحمد للہ امت کبھی اپنے اس فریضہ سے غافل نہیں  
ہوتی۔ مگر یہ بھی واقع ہے نی ال وقت اندر اور باہر کام کا جو تقاضا ہے وہ شاید پورا  
نہیں ہو رہا ہے۔ خود امت استجابة میں ایک بڑی تعداد ایسی موجود ہے جنہیں تک شیلتا

بُوئی تفصیل کے ساتھ نہیں پہنچ سکی ہیں۔ اور وہ دین کی بنیادی باتوں سے بھی یخیز ہیں۔ اور ایسے مسلمان بھی ہیں جن کو دین اس کی اصلی صورت میں نہیں پہنچا جس کی وجہ سے وہ طرح طرح کی بد عادات و خرافات میں مبتلا ہیں۔ اس کے علاوہ انسان دنیا کا تھریپ آؤ ھا حصہ ہے جن تک دین کی دعوت بھی شاید نہیں پہنچ سکی ہے۔ ضرورت ہے کہ یہ نمائندہ اجتماع اس سلسلہ میں عملی اقدام کے لئے غور و فنکر کرے اور اپنی ذمہ داریوں کو پورا کرنے کیلئے کربستہ ہو کر میدانِ عمل میں اُتر آئے۔

وَأَخْرُدْ عَوَانَا نَالَ الْحَمْدُ لِلّٰهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ

---

(باقیہ ص ۱۳۳ کا) بات یاد آرہی ہے فرمایا کہ اب اس برصغیر میں مجدد کا فریضہ دارالعلوم دیوبند اور اس کے علماء پر عائد ہے۔ جو فتنے اور خس و خاشاک مخالفین کی طرف سے آئیں گے۔ ان فتنوں کا مثانا اور خس و خاشاک سے دامنِ اسلام کو محفوظ رکھنا ان کے فرانپ میں داخل ہے۔

الشَّرِبَةُ الْعَالَمِينَ خَادِمَانِي دَارِالْعُلُومِ دِيوبَندِكِي دِينِي جَرَاتُ وَمُهَبَّتُ بِرَفَارِكَھ تاکہ بیہاں سے حق کی آوازِ اٹھتی اور بھیلتی رہے،

رَقِنَّا تَقْبِلُ مِنَّا أَنْتَ الشَّمِيعُ الْعَلِيمُ الْأَمِينُ  
يَارَبُّ الْعَالَمِينَ -

امام علی دانشہ فاسنی  
لکھیں مر پور حم

# قصرِ بیوت پر اسلام کے باغیوں کا حملہ اور ہماری ذمہ داری

الحمد لله رب العالمين والصلوة والسلام على خاتم النبيين محمد وآله وصحبه أجمعين ، أما بعد ! حضرت محمد عربی صلی اللہ علیہ وسلم انش تعالیٰ کے آخری بنی ورسوی ہیں۔ ان پر نازل کی جانے والی کتاب قرآن مجید اپنے اصل الفاظ کے ساتھ موجود ہے۔ ان کی شریعت کامل و مکمل ہے ان کی تعلیم دہائیت زندہ ہے ان کے افعال ان کے احوال سب کے سبب محفوظ ہیں ان کے ذریعہ اسلام کی دامتی اور آفاقی تعلیم دی گئی ہے۔ ایسے اصول و قوانین سکھائے گئے جو بہشتیہ اور ہر دریں رہنمائی کے لئے کافی ہیں۔ وہ ذرائع بھی خدا کی قدرت سے میسر ہیں اور نیزیر رہیں گے۔ جن سے شریعتِ محمدی کے عقائد و احکام معلوم کرنا سہولت کے ساتھ ممکن ہے ۔

یہ قطبی اور اصولی باتیں ہیں جن کو ہر مسلمان تسلیم کرتا ہے قرآن و حدیث اور امتِ مسلمہ کا متفقہ اجماعی نیصلہ ہے کہ ہر قسم کی بیوت و رسالت اور زرول وغیرہ کا سلسلہ منقطع ہو چکا ہے آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی بعثت گموی و دوایی ہے

آپ ہر ملک اور ہر قوم اور ہر دور کے لئے بنی درسوں میں بخشش بھی آپ کے بعد کسی بھی درجہ میں نبوت کا دعویٰ کرتا ہے وہ کذاب و مفتری ہے۔ ملا علی قاری ضفی فرماتے ہیں۔

« ہمارے بنی حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد نبوت کا دعویٰ کرنا بالاجماع کفر ہے۔ (شرح فتاویٰ الکبر ص ۲۰۳) قاضی عیاض نے وضاحت سے لکھا ہے :

« بخشش بھی آپ کے ساتھ یا آپ کے بعد رسی قسم کی نبوت کا دعویٰ کرے یا صفائی قلب کے ذریعہ نبوت کے درجہ تک پسخنے اور کسب کے ذریعہ اس کو حاصل کرنے کو جائز سمجھے یا جو یہ دعویٰ کرے کہ اس پر وحی آتی ہے۔ اگرچہ سراحت نبوت کا دعویٰ ذکر کے پس یہ سب کفار ہیں اور حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام کو جھٹلانے والے ہیں۔ کیونکہ آپ نے خبر دی ہے کہ آپ کے بعد کوئی بنی نہیں آپ خاتم النبیین ہیں۔ (شفاء شریف ص ۲۴) »

تفسیر روح المعنی ج ۶ ص ۵۷۸ پر لکھا ہے کہ۔

« آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے آخری بنی ہونے پر کتاب اللہ ناطق ہے۔ اور احادیث نے کھول کر بتایا اس پر امت کا اجماع ہے اس کے خلاف جو دعویٰ کرے کافر ہو گیا اور اگر اپنے دعوے پر اصرار کرتا ہے تو قتل کرو جائے گا۔

اسود عنسی کذاب نے دور رہالت میں نبوت کا دعویٰ کیا تھا حضور علیہ الصلوٰۃ والسلام نے اس کے خلاف جہاد کا حکم دیا جس کی تعمیل کرتے ہوتے فیروز نے اسے قتل کر کے جہنم رسید کر دیا۔ مسیلم کذاب اور طیبی اسدی نے نبوت کے دعاویٰ کے عرضت خالد ابن ولید سیف اللہ نے خلیفۃ الرسول حضرت ابو بکر صدیق اکبر مرنے کے حکم سے اُن باغیان رہتے

سے جگ کر کے ان کو نیست دنابود کر دیا۔ صحابہ کرامؓ کے دور زریں کے بعد جی عقیدہ ختم بتوت سے بغاوت کرنے والے پیدا ہوتے رہے۔ اور اپنے بُرے انجام تک پہنچتے رہے۔

قرآن و حدیث کی واضح تشریفات اور امت مسلمہ کے اجتماعی فیصلہ و عمل کے ہوتے ہوئے اسلام کے دشمنوں نے اسلام کو نقصان پہنچانے کے لئے برا راست بتوت کا دعویٰ کرنے کے بجائے تبلیسات و تحریفات کے درمیان طریقے بھی اپنا نے اپن سپاہیوں کی نے اسلام کا باداہ اور ڈھکر محبت اہل بیت کا غزوہ لگایا۔ بتوت کے مقابلہ میں امامت کا عنوان اختیار کیا اور اسلام کا نیا ڈپریشن تیار کر کے لوگوں کو گمراہ کیا جس کے نتے انگریز اثرات آج بھی مسلمانوں میں اشارہ و افراق پیدا کرتے رہتے ہیں جس کی تفصیل کا یہ موقع نہیں ہے۔

یہودیوں اور عیسائیوں نے اسلام کی شکل منح کرنے کے لئے مستشرقین کو کھرا کیا۔ تعلیم و تہذیب کے دلکش نام پر انشکر کے آخری بنی کی شریعت کو مٹانا چاہا۔ الحاد، دہریت، عقل پرستی، محاجات کا انکار، اسنادِ امت سے بذلنی تفسیر نقہ کے تدبیم ذخیروں پر عدم اعتماد، اکابر امت کی تنقیص، علماء حنفی کی بدگوئی، خالق عقلیت پرستی یا پھر خاندانی و ملکی رسم در دام کی اتباع پر اصرار وغیرہ سب گمراہی کی حقیقی شکلیں ظاہر ہوئیں ان تمام کا مقصد، اور جتنے ملحدین دشمنان دین ہوئے ہیں یا جو موجود ہیں ان سب کی مشترک اور متعدد کوششوں کا خلاصہ بھی رہا ہے کہ اسلام اپنی اصلی شکل میں جو اس وقت مسلمانوں کے سامنے ہے لائق اعتماد اور قابل اطمینان نہ رہے اسی لئے تمام محدود، دہریوں اور دین کے نام پر بڑوی پیچیلے والوں کا پہلانشانہ علمائے حق رہے ہیں اور آج..... قرآن و حدیث کی تعلیم بہارت کو صحیح شکل میں پیش کرنے والے علمائے دین ہی کو یہ مار آستین گروہ مطعون رکھی

کوشش کرتے رہتے ہیں۔

**قادیانی فتنہ** اپال کرنے کی کوششوں میں اسلام دشمن یہودیوں اور انگریزوں نے کامیابی عارضی طور پر حاصل کر لی جس سے ان کے ناپاک حصے بلند ہوئے۔ اور انھوں نے اسلام میں تحریف اور شریعت محمدی میں رخت اندازی کے لئے پھر ختم بتوت کے عقیدہ کی مخالفت اور قصر بتوت پر باعیانہ پورش کے لئے مرتضیٰ مرتضیٰ نبی کی تعاہیت شروع کر دی۔ قادیانی کے رمیس حکیم غلام مرتضیٰ کے رڑکے مرتضیٰ غلام احمد نے پادریوں سے مذہبی عقائد میں بحث کر کے شہرت حاصل کر لی تھی دماغ میں بڑائی کا سودا سما یا۔ انھوں نے پہلے ۱۹۰۶ء میں الہام کا دعویٰ کیا اس کے ۲۸ سال بعد سیج موعود اور مہدی مسیح ہونے کا دعویٰ کیا اور ۱۹۱۹ء میں بتوت کا دعویٰ کیا۔ اور مئی ۱۹۱۹ء میں اپنی موت سے پہلے مستقل بنی رسول ہونے کا دعویٰ کر رہی ہے۔ غالباً مرتضیٰ اصحاب کو بھی اندازہ ہو گا کہ بتوت کا دعویٰ اگر وہ اول محرم میں کردیت تھا تو مسلمانوں کے لئے قطیعی ناتابی برداشت ہو گا۔ اسی لئے انھوں نے تدریجی چال چلی اور دل کا مدعا کافی تاخیر سے زبان پر لائے۔ مرتضیٰ نے قادیانی کے خلیف اور پسر مرتضیٰ محمود صاحب نے حقیقت النبوة میں پوری تفصیل و مباحثت سے اپنے والد کے بتوت درسالت کے دعویٰ کو ثابت نہیں کیا اور جو لوگ پہلی تحریروں کی بنابر مرتضیٰ کے جھوٹے دعویٰ بتوت میں تاویلیں کرتے ہیں ان کو گراہ اور غلط گو بتایا ہے۔ اگرچہ مرتضیٰ کے متبوعین مسلمانوں کو گراہ کرنے کے لئے آج بھی درستگار ضرورتی ہے۔ مرتضیٰ سنت و خروج دجال و آخر مہدی وغیرہ پر کفتگو کر کے شکوک درساوس پیدا کرتے ہیں اور اجرائے سلسہ بتوت اور مرتضیٰ آجہانی کے دعویٰ بتوت کا انہمار بہت بعد کو اپنے دام تزویر میں گرفتار کرنے کے بعد کرتے ہیں۔

اشرت تعالیٰ جزاً نے خیر دے علماً نے ربانی کو اور اکابر دیوبند کو، غیرت مند مسلمانوں کو، شیعہ نبوت کے پروانوں کو جنہوں نے علم و تفہیم سے اخلاص و للہیت سے، جہد و عمل سے، حق گوئی دلے باکی یہ سے عام الناس کے اجتماعات سے لے کر حکومت کے ایوانوں تک میں ہر جگہ دہر محااذ، ہر فتنہ قادیانی کا مقابلہ کیا اور ان باغیانِ ختم نبوت اور تصریح شریعتِ محمدی پر حملہ کرنے والوں کو ناکام و نامراد کیا مگر اسی کے ساتھ یہ حقیقت بھی ہے۔

بدل کے بھیس زمانے میں پھر سے آپ نے ہیں

اگر خپس پیر ہے آدم جواں بیس لاتِ منت  
شبیلیغِ اسلام کے عنوان سے مزایمت کی اشاعت اور خدمتِ علم دین کے نام سے قادیانیت کا پروگرام بعض مقامات پر جاری ہے۔

ہماری ذمہ داری تمام مسلمانوں کی اور خاص طور پر اہل علم کی ذمہ داری ہے کہ وہ شریعتِ محمدی کے مقابلہ میں مزرا کی شرایق کی بغاد کا تعاقب پوری ہوشیاری کے ساتھ ساتھ کرتے رہیں اس سلسلے میں بنیادی اور اہم بات یہ ہے کہ قرآن و حدیث کی تفسیر و تعبیر کا حق ہر کس دنکس استعمال کرنا چاہتا ہے۔ یہاں تک کہ عربی سے نادری توگ تھجی ترجیح کی بنیاد پر فتنی و محقّق بن جانا چاہتے ہیں۔ شریعتِ محمدی کو اسلامی دستور و قانون کو بازیکپہ اطفال سمجھا جانے لگا ہے۔ قانونِ خدادندی کے ساتھ استہرار کا یہ سلسلہ بند کرنے کی تدبیر کرنی چاہتے ہیں۔ جیزت ہے دیکا لوگ جو دنیاوی قانون میں صرف ماہرین قانون کی رائے کو تسلیم کرتے ہیں۔ وہی اسلامی دستور پر عمومی معلومات کی بنیاد پر رائے زدنی کرنی شروع کر دیتے ہیں۔ اسلام کی بنیادی کتاب قرآن مجید ہے جس کے الفاظ بھی خدا کے نازل کردہ ہیں اور فہم و معنی بھی۔ خدا نے محمد رسول اللہ

کو سکھایا اور آنحضرتؐ نے صحابہ کرام کو توںی عملی طور پر قرآن کا مفہوم سمجھادیا۔ جسے  
سنست سے تعبیر کرتے ہیں اور اس کتاب و سنت کی تعلیمات کی تشریع و توضیح اجتنبی  
و اجماع سے امت مسلمہ کے دہ حضرات جن کو علم ربانی میں رسول خاصیں تھا کرتے رہے  
ہیں۔ اس امت مسلمہ کی اسلام سے وابستگی اور ایمان پر پشتگی صرف اسی صورت  
میں نصیب رہ سکتی ہے کہ کتاب و سنت کی وہی تفسیر و تعبیر معتبر ربانی جائے جو  
اسلوف دا کابریت کر سکے ہیں یا جدید مسائل پر اکابر کے طریقہ پر عمل کرتے ہوئے  
علماء متین یہ فرضہ انجام دیں۔

مرزا یوں سے غیر مسلموں جیسا سلوک کیا جائے | قصر ثوت محمدی پر حملہ کرنے والے  
جیسا سلوک ہرگز نہ کیا جائے ان کے اسلامی ناموں سے فریب نہ کھایا جائے  
 بلکہ ان سے دو ٹوک انداز میں بات کی جائے اور ان پر واضح کیا جائے کہ عقیدہ  
 ختم نبوت کا انکار کرنے والے اسلام کے دشمن ہیں۔ ہم ان سے موالات کا معاملہ  
 نہیں کر سکتے اور عوام مسلمانوں کو سمجھایا جائے کہ مرزا لی دین قاریانی شریعت  
 قرآن و حدیث اور اجماع ائمۃ کے متفقہ فیصلے سے اخراج و بغاوت ہے اور  
 رسول اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کسی بھی مدعی نبوت کو تسلیم کرنا اسے مصلح یا مجدد  
 دین نا اسلام کے دامن کو چھوڑنا ہے

مرزا یوں نے اسلام کے مقابلہ میں | اسلام کے مقابلہ میں مرزا لی نظریات جن نظریات کو مذہبی حیثیت سے  
 تسلیم کیا ہے ان کی تعداد بہت ہے۔ بطور تمثیل ملا خطا کیجئے۔  
 ۱۔ اسلامی شریعت میں حضرت محمد صلی اللہ علیہ وسلم آخری نبی ہیں مگر مرزا لی نظریہ  
 میں مرزا صاحب کی نبوت پر ایمان لانا فرض ہے۔

- ۲۔ اسلامی شریعت میں حضور کی شریعت مدارجات ہے مگر مرزاںی نظریہ میں  
مرزا صاحب کی تعلیم پر عمل کئے بغیر بجا نہیں۔
- ۳۔ اسلامی شریعت کیں کسی بھی کی پیشین گوئی جھوٹ نہیں نکلتی مگر مرزاںی نظریہ  
میں حضرت علیہ السلام کی تین پیشین گوئیاں صاف جھوٹ نکلیں اور مرزا صاحب  
کی کئی پیشین گوئیاں جھوٹ نکلیں۔
- ۴۔ اسلامی شریعت میں وحی آنے کا سلسلہ بند ہے مگر مرزاںی نظریہ میں  
مرزا صاحب پر وحی بنت بارش کی طرح اتری تھی۔
- ۵۔ اسلامی شریعت میں سعفراں کبھی اب کسی سے ظاہر نہیں ہوں گے۔ مگر مرزاںی  
نظریہ میں مرزا صاحب کے معجزات ہزاروں لاکھوں ہیں۔
- ۶۔ اسلامی شریعت میں جہاد کا حکم ہے جو منسوخ نہیں ہو سکتا۔ مگر مرزاںی نظریہ  
میں جہاد کا حکم خراب تھا۔ مرزا صاحب نے منسوخ کر دیا۔
- ۷۔ اسلامی شریعت میں حضرت علیہ السلام زندہ انسان پر اٹھائے گئے اور  
قیامت کے قریب اتریں گے۔ مگر مرزاںی نظریہ میں حضرت علیہ السلام دفات  
پاگئے اور ان کے مرزا علیہ موجود ہیں۔
- ۸۔ اسلامی شریعت میں حضرت علیہ السلام کی بشارت یا تی من بعدی اسماء احمد  
کا مصدق حضرت محمد مصطفیٰ احمد بھتی ہیں۔ مگر مرزاںی نظریہ میں اس آیت کا  
مصداق مرزا غلام احمد نہیں۔
- ۹۔ مسلمانوں کا اجمانی فیصلہ ہے کہ قرآن و حدیث کا جو مطلب صحابہ کرام اور اسلاف  
نے سمجھا دیا ہے۔ مرزاںی نظریہ میں قرآن و حدیث کا مطلب مرزا صاحب کی عقول فہم کے تابع ہے۔
- ۱۰۔ مسلمانوں کے نزدیک دجال، مہدی، یا جوچ و ماجوچ کا جو مطلب علماء نے لکھا ہے  
وہ صحیح ہے۔ مرزاںی نظریہ میں ان الفاظ کے مفہوم بستے رہتے ہیں۔  
(حوالہ جات کیلئے دیکھئے بایتۃ المتنی - مؤلفہ ولانا عبد الغنی)

# مرزا علام احمد کنیا پاک جسارت تحریفی قرآن

از۔ مولانا شیعہم احمد لکھیم پوری (کتبخانہ دارالعلوم دہلی) قرآن حکیم اللہ تعالیٰ کی آخری کتاب ہے جو اللہ کے آخری رسول صلی اللہ علیہ وسلم پر نازل ہوئی چونکہ خاتم النبین مسلمہ اللہ علیہ وسلم کے بعد اب بندوں کی ہمایت کیلئے کوئی اور بنی نہیں آئے گا۔ اور نہ کوئی جدید آسمانی کتاب نازل ہوگی اس لئے اللہ تعالیٰ نے قرآن حکیم کی حفاظت کا وعدہ فرمایا۔ تاکہ قیامت تک کے لئے بندوں کے پاس ایک کتاب ہدایت موجود رہے۔

خدائی حفاظت کے باوجود ہر دور میں باطل پرستوں نے قرآن کو اپنی بحیات تحریفیا کافشانہ بنانے کی مردوں کو شریش کی ہے اور اس روشن کتاب پر اپنی ظلمت خیز تبلیغ کا پر وہ ڈالنے کی قیمع سی کی ہے جس میں مرتضیٰ علام احمد قادریانی بھی کسی سے یقچھ نہیں ہے ذیل میں اس کی تحریفات کے نمونے پیش کئے جا رہے ہیں۔

تحریف کے معنی اور مطلب [اصل الفاظ کو بدلت کر کچھ اور لکھ دنیا (لغات فیروزی) بتا۔

تحریف کی اقسام فرقہ احمدیہ یا خود مرتضیٰ علام احمد قادری (اردو) توں کو اس کے معنی سے پھیر دینا (اصباج اللغات)

حکتیں کی پیں وہ تین طرح کی ہیں۔ اول نفظی تحریف یعنی قرآن پاک کے الفاظ میں یا تو کم کردی یا پھر زیادتی کردی۔ دوم معنوی تحریف یعنی قرآن پاک کا ترجمہ کرتے وقت اس فرق نے بالا رادہ اصلی ترجمہ اور معنی نہیں کئے بلکہ اس سے سہٹ کر دوسرا ترجمہ کر دیا سوم۔ منصبی یا مرادی تحریف یعنی جو آیات آنحضرت سے ائمہ علیہ وسلم کی شان میں نازل ہوتی ہیں۔ ان کو یا تو اپنے اوپر منتبط کیا گیا ہے یا کسی غیر کے ادیرہ جو آیات خاتمه کعبہ اور مکہ مخترکی شان میں نازل کی گئی ہیں ایکسی کسی اور جگہ پہنچ پان کیا گیا ہے۔ قرآن پاک کی یہ تحریفات خواه نفظی ہوں یا معنوی یا مرادی بہر حال ایک برم غظیم کا ارتکاب ہے ایسا کرنے والا آخرت میں عذاب ایم کامستی ہو گا۔

## تحریف نفظی کے چند نمونے

(۱) قرآن پاک کی محل آیت — و ما رَسَّلْنَا : من قبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَ لَا  
نَبِيٌّ إِلَّا ذَذَنَّبَ اللَّقِي الشَّيْطَانُ فِي أَمْنِيَتِهِ ۝ يَارَهُ ۝ سُورَةُ حِجَّةِ۔ اس کا مفہوم یہ ہے اور (اے محمد صلی اللہ علیہ وسلم یہ لوگ جو شیطان کے اغوار سے آپ سے مجاہد کرتے ہیں یہ کوئی نبی بات نہیں بلکہ) ہم نے آپ کے قبل کوئی رسول اور کوئی نبی ایسا نہیں جھیجا جس کو یہ قصہ پیشیں نہ آیا ہو کہ جب اس نے ائمہ کے احکام میں سے (کچھ پڑھا تیر ہی) شیطان نے اس کے پڑھنے میں اکفار کے قلوب میں) شبہ (او راعْتَ اضْرِيْنَ ۝ الَا  
(اور کفار ان ہی شبہات اور اعتراضات کو پیش کر کے انہیاں سے مجاہد کیا کرتے) معارف القرآن جلد ملا ۲۶۱۔ اس آیت میں - من قبْلِكَ سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ لوگوں کا آپ سے مجاہد بوجہ اغوار شیطان آپ سے قبل بھی ہو چکا ہے آپ کے بعد اس امر کا وقوع اس نے ممکن نہیں کہ اب رسالت ختم ہو چکی اگر آپ سے بعد بھی اس کا امکان رہتا تو یہ مذکورہ آیت اس طرح ہونی چاہئے تھی کہ جس سے

قبل اور بعد ونوں میں اس مجادلہ کا وقوع ثابت ہو سکتا جیسا کہ مرزاع غلام احمد نے اپنے لئے اس کا راستہ مسدود ہونے نہیں دیا۔ اسلئے من قبل کو خرف کر دیا۔ تحریف شدہ آیت۔ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ رَسُولٍ وَلَا نَبِيًّا إِلَّا ذَهَبَ إِلَيْهِ الْمَنْ

حاشیہ از از اہم جلد اول ص ۲۵۶

۳۔ قرآن پاک کی اصل آیت۔ وَجَاهَدُوا يَأْمُرُوا الْكُحُورَ وَأَنْفَسِكُورَ فِي سَبِيلِ اللہِ  
پا سورہ توبہ۔ اس سے پہلے قرآن میں جہاد کا بیان جل رہا ہے۔ باری تعالیٰ کا حکم ہے نکلو ٹکھے اور بوجبل اور اشتری کی راہ میں اپنے ماں اور جان سے جہاد کرو اس آیت میں حق تعالیٰ نے صیغہ امر کا استعمال کیا ہے اور امر و حکم پر و لالہ تکڑا ہے اس سے یہ بات صاف ظاہر ہو رہی تھی کہ جہاد کی فرضیت اور وجوب کا حکم دیا گیا ہے مگر مرزاجی تو جہاد کو ختم کرنے کے لئے آئے تھے۔ انگریزوں کے ایسا پرده کتابوں سے جہاد کا باب ختم کر کچکے تھے۔ جملہ کس طرح گوارا کرتے اس لئے اس آیت میں صیغہ امر کے بجائے صیغہ مفارع ان یجاهد دا استعمال کیا۔ اور مخاطب کی ضمیر دل کے بجائے اس مفارع کی ضمیر کی مطابقت کی وجہ سے کہ کی جگہ غائب کی ضمیر ہم را استعمال کی اور فی سبیل اللہ کو آخر سے الٹا کر ان یجاهد دا کے بعد رکھ دیا تاکہ وجوبیت و فرضیت ثابت نہ ہو سکے۔

تحریف شدہ آیت۔ ان یجاهد دا فی سبیل اللہ باموالهم ونفسهم جنگ مقدس ص ۱۹۱۔ ۵، جون ۱۹۸۷ء بحوالہ قاویانی نمبر۔

۴۔ اصل آیت قرآن۔ کل من علیہا فان و بیقی وجه ریا ذوالجلال والاکرام۔ پہلی سورہ رحمن۔ خداوند قدوس نعمتوں کا تذکرہ کرنے کے بعد فرماتا ہے۔ تم کو ان کا شکر ادا کرنا چاہتے۔ اور کفر و معصیت سے ناشکری نہ کرنا چاہتے۔ کیونکہ اس عالم کے فنا کے بعد ایک دوسرے عالم آنے والا ہے جہاں دسرا دیجا یعنی

چنانچہ مذکورہ بالا آیت کے اندر ارشاد ہے کہ حقیقت (جن و انس) رونے زمین پر  
 موجود میں سب فنا ہو جائیں گے اور (صرف) آپ کے پر در دگار کی ذات جو کو غلط  
(روای) اور (با وجود غلطت کے) احسان دال ہے باقی رہ جائے گی۔

تحريف شدہ آیت - کل شیئی فان ویقی وجه ربک ذوالجلال و  
الاکرام - ازالۃ اوہام ملکا۔ یہ دو آیتیں تھیں پہلے تو ان کو ایک کر دیا اور من  
عینہما کو حذف کر کے لفظ "شیئی" کو بڑھایا۔ ممکن ہے مرتزاق کے ذہن میں یہ بات  
رسی ہو کہ شیئی کے تحت دنیا کی ہر چیز داخل ہے اس لئے حضرت عیسیٰ یہی داخل  
ہو گئے۔ جس سے ان کی موت و فتن کا استدلال کیا جاسکتا ہے۔ کیونکہ خود مرتزاق  
اس بات کے قائل ہیں کہ حضرت عیسیٰ کی موت ہوئی اور وہ زندہ نہیں ان کے نزول  
کے سلسلہ میں خود ارد ہوا ہے وہ مثل سیع ہو گا۔ چنانچہ وہ میں ہی ہوں۔  
العیاذ بالله -

مکر۔ مرتزاق کا چونکہ غولی ہے کہ میں (مرزا غلام احمد) سیع موعود ہوں۔ اس لئے  
اس دعویٰ کے اثبات میں نہ جانے انہوں نے کتنا جتن کرڈا ہے حضرت عیسیٰ یہ  
کے بارے میں آتا ہے کہ دمشق میں نزول ہو گا ... اس سلسلہ میں مرتزاق کا بھی  
قول ملاحظہ فرمائیے مگر دمشق میں تو کوئی خوبی کی بات نہیں جس کی وجہ سے  
تمام امکنہ مبتہ کر کوچھوڑ کر نزول کیلئے صرف دمشق کو مخصوص کیا جائے ماس جگہ  
 بلاشبہ استعارہ کے طور پر کوئی مرادی معنی اخْفَفِی ہیں جو ظاہر نہیں کئے گئے اور یہ  
عاجزرا اس کی تفتیش کی طرف متوجہ نہیں ہوا تھا کہ وہ معنی کیا ہیں اسی اشارہ حکیم  
نور الدین صاحب قادریان تشریف لائے اور انہوں نے مجھ سے کہا ایسے چند محل  
الفاظ ہیں ان کے انکشاف کیلئے جا ب ہی میں توجہ کیجائے لیکن ان دونوں ہیری  
طبعیت عدیل اور دماغ ناقابل جد و جہد تھا۔ اس لئے میں ان تمام مقاصد کی

طرف توجہ کرنے سے مجبور رہا پھر تھوڑی توجہ کرنے سے ایک نقطی تشریع  
یعنی دمشق کے نفظ کی حقیقت میرے پر کھوئی گئی،

(حاشیہ از الہ ادہام اول ص ۲۵)

اس کے بعد کئی صفات میں اپنی عقل کے اعتبار سے بڑی اچھوئی تحقیق کرتے  
ہوئے فرماتے ہیں کہ «دمشق خوزول مسیح کی جگہ ہے اور احادیث وغیرہ میں جو نفظ  
دمشق استعمال کیا گیا ہے وہ محض استعارہ کے طور پر استعمال کیا گیا ہے،» مزاجی  
نے اپنے سارے علم کو اس بات کے ثابت کرنے پر صرف کر دیا کہ دمشق سے مراد وہ  
مخصوص جگہ نہیں بلکہ اس کی خصوصیات کی حامل جگہ مراد ہے چنانچہ ان خصوصیات  
کا حامل قادیان ہے۔ آگے چل کر اسی مذکورہ بالا کتاب کے ص ۲ پر لکھ ہی دیا کہ  
یہ بھی مدت سے الہام ہو چکا ہے۔ انا انزلناه قریبًا من القادیان در  
بالحق انزلناه وبالحق نزل و كان وحد الله مفعولاً۔ یہ آیت براہین احمد  
میں بھی ہے۔ حاشیہ در حاشیہ ص ۹۸۔ یعنی ہم نے اس کو قادیان کے قریب  
اتراہے اورستیجیائی کے ساتھ اندر اور ایک دن وعدہ اشتر کا پورا ہونا تھا۔ اس  
الہام پر نظرِ غور کرنے سے ظاہر ہوتا ہے کہ قادیان میں خدا تعالیٰ کی طرف سے اس  
عاجز کاظماً سرہونا الہای نوشتوں میں بطور پیشگوئی پہلے لکھا گیا تھا۔ پھر آگے مت  
پر اپنی بات کی مزید توثیق کرتے ہیں ایک اور کذب بیان سے کام لے رہے ہیں فرماتے  
ہیں: «حسی روزہ الہام مذکور جس میں قادیان میں نازل ہونے کا ذکر ہے ہوا تھا  
اس روز کشفی طور پر میں نے دیکھا میرے بھائی غلام قادر میرے قریب بیٹھ کر  
بآواز بلند قرآن پڑھ رہے ہیں اور پڑھتے پڑھتے انھوں نے ان فقرات کو پڑھا  
اننا انزلناه قریبًا من القادیان۔ تو میں نے سُن کر بہت تعجب کیا کہ قادیان  
کا امام بھی قرآن شریف میں لکھا ہوا ہے۔ تب انھوں نے کہا یہ دیکھو، تب میں نے

نظر ڈال کر جو دیکھا تو معلوم ہوا کہ فی الحقیقت قرآن شریف کے دائیں صفحہ  
میں شاید قریب نصف کے موقع پر یہی الہامی عبارت لکھی ہوئی موجود ہے۔  
العیاذ باللہ

۵۵ اصل آیت — وَلَقَدْ أَتَيْنَاكَ سَبْعًا مِّنَ الْمُثَانِي وَالْقُرْآنَ الْعَظِيمِ،  
(پہلی سورہ حجر) \*

تحریف شدہ آیت — انا اتیناک سبعاً من المثانی والقرآن العظیم  
ولقد کو حذف کر دیا۔ فترآن کے "ن" پر زبر اور اسی طرح العظیم کے "م" پر بھی زبر ہے مگر مراکی کتاب میں زیر موجود ہے۔ بر اہمیت احمدیہ حاشیہ (۲۸۸)

۵۶ اصل آیت — الْمَرْءُ يَعْلَمُ مَا أَتَاهُ اللَّهُ مَنْ يَحْادِدُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ فَإِنَّهُ لَنَاجِهُمْ  
خَالِدٌ فِيهَا وَذَلِكَ الْخَزْنَى الْعَظِيمُ (پہلی سورہ توبہ)

تحریف شدہ آیت — الْمَرْءُ يَعْلَمُ مَا أَتَاهُ اللَّهُ مَنْ يَحْادِدُ اللَّهَ وَرَسُولَهُ يَدْخُلُهُ  
نَارًا خَالِدًا فِيهَا ذَلِكَ الْخَزْنَى الْعَظِيمُ — مرا نے یدخلنا اضافہ کیا  
اور دا ن لہ اور جھوٹ کو حذف کر دیا۔ حقیقت الوحی من ۱۳۔

۵۷ اصل آیت — يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ تَتَّقَوَ اللَّهَ يَجْعَلُ لَهُ  
فِرْقَةً وَيَكْفُرُ عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ وَيَغْفِرُ لَكُمْ وَاللَّهُ ذُو الْفَضْلِ الْعَظِيمُ پہلی  
سورہ انفال۔

محرف آیت — يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِنَّ تَتَّقَوَ اللَّهَ يَجْعَلُ لَكُمْ فِرْقَةً وَيَكْفُرُ  
عَنْكُمْ سَيِّئَاتُكُمْ وَيَجْعَلُ لَكُمْ نُورًا تَمْشُونَ بِهِ سَيِّئَاتُكُمْ کے بعد مرا نے بڑھا ریا  
اور یغفر لکم والله ذو الفضل العظيم کو ختم کر دیا۔ (دفع الوساوس مکا ابوالہ)  
قادیانی نمبر)

۵۸ اصل آیت — وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ إِلَّا فِي أُبَاهَةٍ

لَا إِلَهَ إِلَّا إِنَّا نَعْبُدُونَ

تحریف شدہ آیت۔ وَمَا أَرْسَلْنَا مِنْ قَبْلِكَ مِنْ رَسُولٍ وَلَا بَنِي وَلَا  
مَحْلُوتَ إِلَّا ذَا أَقْمَنَ الْقَوْنِي الشَّيْطَانَ فِي أَمْبِيَتِهِ فَيُنَسِّخُ اللَّهَ مَا يُلْقِي الشَّيْطَانُ  
ثُرِيَّكُمُ اللَّهُ أَيَّاتُهُ اصل آیت میں رسول تک تحریر کی آگے اپنی جانب سے مکن  
عبارت بڑھادی اور محدث کا لفظ جو قرآن میں ہے ہی نہیں داخل کر دیا۔ یہ سالا  
ڈھونگ مرزا نے اس لئے رچایا کہ اپنے کو محدث اور ملم من اثاثہ ثابت کر  
دکھائیں (براہین احمدیہ باب اول حاشیہ در حاشیہ تہ مکہ ۵۷۸)

## معنوی تحریف کی چند مثالیں

مرزا نیوں نے معنوی تحریف بھی کرنے کی ناکام کوشش کی ہے۔ مرزا بشیر الدین  
 محمود نے قرآن پاک کا ترجمہ اور تفسیر کی ہے جس میں ارادۃ معنوی تحریف کی ہے۔  
۱۔ غَيْرُ الْمَغْصُوبِ عَلَيْهِمْ وَلَا لِأَصْحَالِهِنَّ کے معنی میں تحریف کرتے ہوئے اس طرح  
ترجمہ کیا ہے۔ جن پر نہ تو بعد میں تیرا غصب نازل ہوا ہے اور نہ وہ بعد میں گراہ ہو  
ہیں (بجوالہ قادریانی نمبر تو میڈیجسٹ پاکستان) حالانکہ صیغہ ترجمہ یہ ہے۔ نوکھا  
ان لوگوں کا راستہ جن پر تیرا غصب ہوا اور نہ ان لوگوں کا جو گراہ ہو گئے۔

۲۔ دَ الَّذِينَ يُؤْمِنُونَ بِمَا أُنزِلَ إِلَيْكَ وَمَا أُنزِلَ مِنْ قَبْلِكَ وَإِلَّا خَرَقُوهُمْ  
يُوْقِنُونَ ۝ کا ترجمہ اس طرح کیا ہے " اور جو تجھے پر نازل کیا گیا یا جو تجھے سے پہلے  
نازل کیا گیا یا جو تجھے سے پہلے نازل کیا گیا تھا اس پر ایمان لاتے ہیں اور آئندہ  
ہونے والی موعودیاتوں پر بھی یقین رکھتے ہیں۔ (بجوالہ قادریان نمبر) حالانکہ اصل  
ترجمہ یہ ہے اور جو لوگ ایمان لاتے ہیں آپ پر جو نازل ہوا اور جو کچھ آپ سے پہلے  
نازل ہوا اور آخرت پر وہ یہیں رکھتے ہیں ۔

۳۲ اَهْدِنَا الصِّرَاطَ الْمُسْتَقِيمَ صِرَاطَ الَّذِينَ اَنْعَمْتَ عَلَيْهِمْ سَاتِرْ جبکر کرتے  
ہوتے مرا جی فرماتے ہیں "اے میرے خداوند رحمن درجیم ہمیں ایسی ہدایت بخش  
کہ آدم صفحی الشتر کے مشیل ہو جائیں شیخ بنی الشتر کے مشیل بن جائیں حضرت فوح  
آدم ثانی کے مشیل ہو جائیں اخز ازالہ ادہام جلد ۱۴۵۲۔ اور جلد ۱۴۵۹ میں  
میں رقمطراز ہیں" اس دعا کا حاصل کیا ہے یہ تو ہے کہ ہمیں اے ہمارے خدا نبیوں  
اور رسولوں کا مشیل بنا۔

۳۳ یا عیسیٰ الی متوفیک و داعف یا بل رفعہ اللہ الیہ میں مرا کہتے  
ہیں رفعے مزادان کی روح ہے نہ کہ جسد اور یہ ہرگز من کیلئے ضروری ہے۔  
ضروری کو چھوڑ کر غیر ضروری کا خیال دل میں لانا سراسر جہل ہے۔ ازالہ ادہام  
جلد ۱۴۶۲۔ دوسری بھگہ مزید اس آیت کی تشریح کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ  
قرآن میں تینس کے قریب ایسی شہادتیں ہیں جو سیع ابن مریم کے فوت ہونے پر دلالت  
تین کر رہی ہیں عرض یہ بات کہ سیع جسم خاکی کے ساتھ آسمان پر چڑھ گیا۔ اور  
اسی جسم کے ساتھ اترے گا۔ نہایت لغو ادریبے اصل بات ہے۔  
(ازالہ ادہام جلد ۱۴۳۳، ص ۲۷)

۳۴ اَنَا اَنْزَلْتُ لِيَنِي لِيَلَةَ الْقَدْرِ - فرماتے ہیں کہ اس کے صرف یہی معنی نہیں  
کہ ایک بارگفت رات ہے جس میں قرآن شریف اتنا بلکہ باوجود ان معنوں کے  
اس آیت کے بطن میں دوسرے معنی بھی ہیں جو رسالہ فتح الاسلام میں درج کئے  
گئے ہیں۔ (ازالہ ادہام ملکاں ۳۱۳)

۳۵ یفضل بد کشیو ادھدی بد کشیرا۔ فرماتے ہیں کہ اکثر پیش گویاں  
اس آیت کا مصداق ہوتی ہیں۔ اسی وجہ سے ہمیشہ ظاہر پرست لوگ امتحان میں  
پڑ کر پیش گوئی کے طور پر کھا جاتے ہیں اور زیادہ تر انکار کر رہیا

اور حقیقت مقصودہ سے بے نصیب رہنے والے دیکھو ہوتے ہیں جو بیچاہتے  
ہیں کہ صرف حرف پیش کوئی کاظماً ہری طور پر جیسا کہ سمجھا گیا پورا ہو جائے حالانکہ  
ایسا ہرگز نہیں ہوتا۔ (ازالۃ ادہام جلد اول ص ۲۲)

۳۔ قل یَعْبُادُ الَّذِينَ أَسْرَ فِي عَلَىٰ أَنفُسِهِمُ الْأَدِيَةِ۔ یعنی ان ووگوں  
کو کہہ کر اے میرے بندو خدا کی رحمت سے نا امید مت ہو۔ خدا تسام گناہ  
بغش دے گا۔ بعد ترمیہ مطلب کی وضاحت کرتے ہوئے لکھا کہ اب دیکھو!  
یاعباد اللہ کی جگہ یاعبادی کہہ دیا گیا۔ حالانکہ ووگ خدا کے بندے ہیں  
نہ آنحضرتؐ کے مگر یہ استعارہ کے زنگ میں بولا گیا ہے۔ اس میں تمام مخلوق کو  
رسول انہر کا بندہ قرار دیا گیا ہے۔ حقیقت الوجی ص ۶۵۔

## تحریف منصبی کی چندر جھلکیاں

۴۔ وَمَرِيمُ ابْنَةِ عُمَرَانَ الَّتِي أَحْصَنَتْ فِرْجَهَا فَنَفَخْنَافِيهِ مِنْ رُوحِنَا  
۵۔ سُرُورًا تَحْرِيمٍ۔ ترمیہ اور دوسری مثال اس انت کے افراد کی مریم عمران  
کی بیٹی ہے جس نے اپنی عصمت کو محفوظاً رکھا۔ تب ہم نے اس کے پیٹ میں اپنی  
قدرت سے روح پھرنا ک دی یعنی عیسیٰ عکی رُوح۔ اب خوب غور کر کے دیکھو تو  
اور دنیا میں تلاش کرو کرت اُن شریف کی اس آیت کا بخوبی میرے کوئی دنیت  
میں مصادق نہیں۔ پس یہ پیش کوئی سورہ تحریم میں خاص میرے لئے ہے۔  
(حقیقت الوجی ص ۲۸)

۶۔ إِنَّا عَطَيْنَاكَ الْكُوثرَ۔ اس کا ترجمہ بھی غلط کیا ہے۔ ہم نے کثرت سے  
”محظی دیا“  
۷۔ يَكُسَّ إِنْكَ لِمَنِ الْمُرْسَلِينَ ۷۔ حقیقت الوجی ص ۲۷۔

۲۷) وَمَا أَرْسَلْنَاكَ الْأَرْجُنَةَ لِلْعَالَمِينَ - ۲۸) قُلْ إِنْ كُنْتُمْ تَجْنُونُهُنَّا إِلَيْهِ حَقِيقَتُهُنَّا  
۲۹) قُلْ إِنَّمَا أَنَا بَشَرٌ مِّثْلُكُمْ يَوْمَ الْقِيَامَةِ - (حَقِيقَةُ الْوَحْيِ مَلَكٌ)  
۳۰) أَنَّا فَتَحْنَا لَكَ فَتْحًا مَبِينًا - ضَمِيرُ حَقِيقَةِ الْوَحْيِ الْاسْتِفْنَارِ صَلَّى - ارَادَ اللَّهُ  
ان يَبْعَثُكَ مَقَامًا مَحْمُودًا، اِيَّضًا صَلَّى

من درجہ بالا چہ آئیں مرتزانے اپنے اور پر ملکہ ثابت کی ہیں اور جہاں  
حَقِيقَةُ الْوَحْيِ میں الہامات درج کئے ہیں وہیں ان کو بھی درج کیا ہے۔ ایسی نہ معلوم  
لکھنی تحریفات ہیں جن کو مرتزانے بڑی دلیری کے ساتھ انجام دیا ہے۔ اور اسی پر  
بس نہیں کی بلکہ کہہ اور درود پاک میں بھی درست درازی کی ہے۔

تحریف کلمہ اور درود شریف | اصل لکھنی کو مسلمان پڑھتے اور جس پر اخراج  
کیا گی اس تحریف کر دیا اور "محمد" کی جگہ "احمد" رکھدیا جس کا ترجمہ یہ ہوتا ہے کہ انشا کے  
سو اکوئی عبادات کے لائق نہیں اور احمد (مرزا غلام احمد) انشا کے رسول ہیں (ابو الفادیانی)

اپنے طرح درود پاک میں بھی اس تحریف کا ارتکاب کیا ہے۔ اصل درود جواہل سنت و  
المجاہدات کے عقیدہ کی رو سے درست ہے وہ یہ ہے۔ اللہم صل علی محدثنا علی بن محمد  
کہما صلیتیت علی ابن ابی حییم علی آل ابراہیم لائق حمید۔ اللہم بارک الخاں میں اس نے  
یہ کیا کہ جہاں لفظ "محمد" آیا ہے دہاں اس کے آگے لفظ "احمد" کا بھی اضافہ کر دیا ہے  
(دکھانہ قادریانی نمبر پاکستان)

یہ مرتزائیوں کے ناقابل معاافی جرائم جن سے امت مسلمہ کو ایک زبردست مقابلہ کا  
سا منہبے اس عکر آتا ہیں ایک طرف تو ایمان کو تسری لرزی ہونے سے محفوظ رکھتا ہے  
دوسری طرف تقدیس رسول کو برقرار رکھتے ہوئے خدا کی دعائیت کے ساتھ قرآن جیسی پیشیں بہا  
اور آخری کتاب کی دل وجہ سے حفاظت کرنی ہے۔ (انتشار اللہ تعم)

# قادِیانیت

مولانا ناظم الدین اسیر الدروج

۱۸۳۵ء میں ایک منہوس ساعت آئی جب پنجاب کے صنیع گور داسپور میں ایک شخص پیدا ہوا اور اس نے انگریزی حکومت کے زیر سایہ اور اس کی تلواروں کی خلافت میں اپنے بنی ہونے کا دعویٰ کیا، چونکہ یہ حکومت کا خود کاشت پو داتھا اور انگریزوں کا نیت اقبال عروج پر تھا۔ اس لئے ہندوستان کی آب دہرا اس کے پیشے اور بڑھنے کے لئے سازگار ثابت ہوتی۔ اس خود ساختہ بنی کا نام مرزا غلام احمد قادیانی تھا۔ جو پنجاب کے ایک مقام قادیان میں ۱۸۳۵ء میں پیدا ہوا اور ۱۸۶۷ء کے آس پاس بتوت کا دعویٰ کیا۔ مرزا غلام احمد قادیانی کے باپ کا نام غلام مرتضی اور اس کے بڑے بھائی کا نام مرزا غلام قادر تھا جو انگریزی حکومت کی طرف سے صنیع گور داسپور کا سپرینٹنڈنٹ تھا۔ اس خاندان کے بعض ورسے افراد بھی انگریزی حکومت کے ملازم تھے، مرزا غلام احمد نے پہلے مسیح اور مہدی موعود ہونے کا دعویٰ کیا تھا، چنانچہ مرکز قادیان سے مرزا غلام احمد کی جو سوائیں جیات شائع ہوئی ہے سوانح زیگار نے اس میں اس کے دعویٰ سمجھتے کے سلسلہ میں لکھا ہے۔

"جب آپ کی عمر چالیس سال کی ہوئی تو آپ کو الہام ہوا کہ تم ہی وہ مسیح اور مہدی ہو جس کے آنے کا سیمیوں اور مسلمانوں سے وعدہ تھا، جب یہ الہام

آپ کو ہوا تو آپ نے ایک مدت تک اس کو ظاہر پر محول کیا۔ لیکن بار بار الہام ہونے کے بعد آپ نے اپنے مسیح و مهدی ہونے کا اعلان کیا۔ لہ

چالیس سال کی عمر میں آپ کا پہلا دعویٰ مسیح موعود ہونے کا تھا اور اس کی تبلیغ و اشاعت کرتا رہا۔ جب اس کے حلقہ بگوشوں کی تعداد پانچ، پچھے سے زائد ہو گئی تو اس نے ایک اور چھلانگ لگاتی اوزناج بتوت زیرِ صرکر کے منصب رسالت کی کرسی زریں پر منکن ہو گیا۔ دعویٰ مسیحیت کے کئی سال بعد اس نے ایک کتاب لکھی اس میں اس نے غیر مہم نفظوں میں لکھا۔

”خدا وہ خدا ہے کہ جس نے اپنے رسول کو یعنی اس عاجز کو ہدایت اور دین حق اور تہذیب و اخلاق کے ساتھ بھیجا ہے۔“

اب اس نے سُر احتال پنے بنی د رسول ہونے کا دعویٰ کر دیا، اس سلسلہ میں ہے کی سوانح مری کے مرتب نے مزید تفصیلات مہیا کی ہیں۔ وہ لکھتا ہے۔

”حضور کادہ مکتوب جو آخری مکتوب کہلاتا ہے اور جو ۲۴ ربی شوال ۱۹۰۷ء کے اخبار عالم لاہور میں شائع ہوا ہے، جس کی عبارت یہ ہے، جس نے پر میں اپنے تینیں بنی کہلاتا ہوں وہ صرف اس قدر ہے کہ میں خدا تعالیٰ کی ہمکلامی سے مشرف ہوں، وہ میرے ساتھ بکثرت بولتا اور کلام کرتا ہے اور میری باتوں کا جواب دیتا ہے اور بہت سی عین کی باتیں میرے پر ظاہر کرتا ہے اور آئندہ زمانوں کے وہ راز میرے اوپر کھوئا ہے۔“

جب تک کہ انسان کو اس کے ساتھ خصوصیت کا قرب نہ ہو۔

لہ سیرت و سوانح مرتضیٰ غلام احمد، شائع کردہ مرکز قادریان ص ۹۔

لہ اربعین مصنفہ مرتضیٰ غلام احمد قادریانی ص ۳۴

دوسرے پر وہ اسرار نہیں کھوننا اور انھیں امور کی کثرت کی کیوں جسے اس  
نے میرا نام بجا رکھا ہے۔ سو میں خدا کے حکم کے مطابق بنی ہوں، ”لہ  
مرزا غلام احمد جب بنی بن گیا۔ تو اس کے پاس وحی بھی آئی چاہئے وہ شیطان ہی کی  
رف سے کیوں نہ ہو، اس لئے اس پر وحی آئی اور سلسلہ آتی رہی۔ اس پر جب  
حی آتی تھی تو اس کی کیا کیفیت ہوتی تھی؟ اس کی منظوظی اسی کے الفاظ میں سنتے،  
وہی آسمان سے دل پر الیبی گرتی ہے جیسے کہ آفتاب کی شعاع، میں  
روز و بیکھرا ہوں جب مکالمہ و مخاطبہ کا وقت آتا ہے تو اوس دل پر ایک  
ربوگی طاری ہو جاتی ہے۔ تب میں ایک تبدیل یافتہ کے مانند ہو جاتا ہوں  
اور میری جس اور میرا دراک اور میکر ہوش گو بگفتہ باقی ہوتے ہیں۔  
مگر اس وقت میں یوں پاتا ہوں کہ گویا ایک وجود شدید الاطلاق نے  
میکر تمام وجود کو اپنی ہستی میں لے لیا ہے اور میں اس وقت محسوس  
کرتا ہوں کہ میری ہستی کی تمام گلیں اس کے ساتھ میں ہیں اور جو کچھ میرا ہے  
اب وہ میرا نہیں ہے بلکہ اس کا ہے، جب یہ حالت ہو جاتی ہے تو  
میکر پہلے خدا تعالیٰ دل کے ان خیالات کو میری نظر کے سامنے پیش  
کرتا ہے جن پر اپنے کلام کی شعاع ڈالنا اس کو منظور ہوتا ہے اور ایسا  
ہوتا ہے کہ جب ایک خیال دل کے سامنے آیا تو جب اس پر ایک  
ٹکڑا کلامِ الہی کا شعاع کی طرح گرتا ہے اور بسا اوقات اس کے گرنے  
کے ساتھ ہی تمام بدن ہل جاتا ہے۔

مرزا صاحب مہدی سے بنی تک ترقی کر گئے اور الہام سے وہی تک بہو پختگئے اور

لئے عقائدِ احمدیت شائع کردہ الجمنِ احمدیہ قادریان ص ۹۸، ۹۷ -

لئے عقائدِ احمدیت شائع کردہ الجمنِ احمدیہ قادریان ص ۱۱۵، ۱۱۴،

اور ان کے حلقہ بگوشوں کی تعداد میں اضافہ ہونے لگا تو انہوں نے اور بھی ہاتھ پاؤں نکالے، اب تک اپنے کو مسلمان بھی کہتے تھے اور مسلمانوں کے سوارا عظم کے عقائد پر قائم رہنے کا بھی اعلان کرتے رہتے تھے لیکن جب بنی بن کر اپنی شریعت خاص کا اجرکیا تو اپنے متبوعین کے سوا سارے مسلمانوں کے خارج از ایمان ہونے کا اعلان کر دیا اور کہا کہ

جو لوگ میری تکذیب کریں گے ان کو الحمد لله سے والناس تک پورا قرآن پھوڑنا پڑے گا، پھر سوچو کیا میری تکذیب کوئی آسان امر ہے؟ یہ میں از خود نہیں کہتا، خدا تعالیٰ کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ حق یہی ہے کہ جو مجھ کو چھوڑے گا اور میری تکذیب کرے گا۔ گوزبان سے زہی مگر اپنے عمل سے اس نے پورے قرآن کی تکذیب کر دی اور خدا کو چھوڑ دیا۔ اس کی طرف میسری ایک الہام میں بھی اشارہ ہے۔ انت و متی و أنا مندف بیشک میری تکذیب سے خدا کی تکذیب لازم آتی ہے، پھر میری تکذیب میری تکذیب نہیں۔ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی تکذیب ہے ملہ مذکورہ بالتفصیل سے یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ مرزا غلام احمد قادریانی مسیڈ کذاب کی طرح ایک مددعی بنت ہے اس طرح حضور اکرم صلی اللہ علیہ وسلم کے خاتم الانبیاء ہونے سے اس کو انکار ہے اور حضرت علیہ السلام پر نار و اور نایا کو الزمات لگائے ہیں۔ اس لئے قادریانیت ایک فرقہ نہیں۔ شدید ترین اسلام دشمن ایک مستقل مذہب ہے، اس کی بنیاد ہی اسلام دشمنی پر پڑی ہے۔ اس کی براہ راست زد اسلام پر پڑتی ہے، یکونکہ وہ قرآن و حدیث پر اپنے عقیدہ کا اظہار کرتا ہے۔ اور تمام مذہبی اصطلاحات کو اپنے فرقہ میں استعمال کرتا ہے جو غالباً اسلامی

اصطلاعیں ہیں، اس لئے غیر مسلم اقوام کو تو اپنے مذہب میں لانے میں ناکام ہے البتہ مسلمانوں کو مرتد بنانا اس کا اصل مشن ہے، وہ مسلمان گھرانے میں پیدا ہوا، اسلامی نام پایا، اس لئے اس کے دعویٰ بنوت کا عذاب مسلمانوں کو بھگت پڑ رہا ہے، چونکہ مرزا غلام احمد نے پہلے ہی مرحلہ پر بنوت کا دعویٰ نہیں کیا تھا اس لئے مسلمان حلقوں میں اس کی بات سُخنی جاتی تھی، پنجاب ہمیشہ سے جاہی اور علی بیرون کی جوانانگاہ رہا ہے۔ اس لئے بتدریج اس کی پھیلانی ہوئی ضلالت و گمراہی کا دائرہ دیسیع ہوتا چلا گیا۔ جب اس کے گرد و پیش کچھ افراد جمع ہو گئے تو وہ اپنے اصل رنگ میں ظاہر ہوا اور پر پُر زے نکالے اور اپنے عقائد کا اعلان کیا تب لوگوں کی آنکھیں کھلیں تب تک رستا ہو اپانی سیلاب بن چکا تھا اور جب شرطہ میں اسکا انتقال ہوتا ہے تو اس وقت تک قادریاں تھیں ایک طاقتور مذہب کی شکل اختیار کر جائی تھی۔

آج یہ فرقہ دنیا کا مالدار ترین فرقہ ہے، اس کے دو مرکزی دفاتر ہیں۔ ایک ہندوستان کے شہر قادیانی میں ہے، یہیں سے اس کے اشاعتی طریقہ تیار کر کے پورے ملک میں مفت تقدیم کئے جاتے ہیں اور ایک هفتہ دار اخبار "بدر کے نام سے نکلتا ہے۔ اس مرکز کے ماخت کئی درجن باخواہ مشینزی پورے ملک میں اپنے مذہب کی تبلیغ و اشاعت میں شبہ روز مصروف رہتے ہیں۔ ان کا دوسرا مرکزی دفتر پاکستان میں چینوٹ کے قریب اپنے آباد کردہ شہر "ریبوہ" میں ہے، اس دفتر سے عالمی پیمانے پر قادریاں تھیں کی نشر و اشاعت کے پروگرام بنائے جاتے ہیں۔ یہیں کی تربیت گاہ سے نکلنے ہوئے قادریانی دنیا کے مختلف ملکوں میں جا کر اپنے مذہب کی تبلیغ کا فرض انجام دیتے ہیں، وہاں ان کے بہت سے مدارس اور کالج ہیں۔ ان میں سب سے اہم احمدیہ مشینزی کالج ہے۔

ہے۔ جس میں قادیانیت کے مشنری تیار کئے جاتے ہیں، قادیانی اور ربوہ دونوں مرکزی دفاتر کا سلسلہ بجٹ گیارہ کروڑ روپے سے زیادہ ہے لہ  
یہی دونوں مرکزی اپنے عالمی مشنریوں کو منظم کرتے ہیں، ہدایات دیتے ہیں،  
ان کے دفاتر کا بجٹ پورا کرتے ہیں، ایک سو سے زائد مرکزی مشنری ہیں اور  
۲۴۳ لوکل مشنری کام کرتے ہیں اس طرح ۲۶۳ پرجوش، با اختیار، مالیات  
کی فراہمی سے بنے نیازداری اور مشنری عالمی پیمانے پر تبلیغ قادیانیت کے نظام کو  
پوری قوت سے چلا رہے ہیں، یہ طریقہ انہوں نے عیسائی مشنریوں سے لیا ہے۔  
اور ٹھیک اسی نفع پر وہ کام کرتے ہیں، ان کے نظام تبلیغ و اشاعت مذہب کی  
دستت اور پھیلاؤ کا اندازہ مندرجہ ذیل تفصیل سے کیا جاسکتا ہے امریکہ کی چار  
ریاستوں میں ۹ مشن کام کرتے ہیں ان کی ۳۳ مسجدیں ہیں اور تین مدرسے،  
پانچ اخبارات و رسائل شائع ہوتے ہیں۔ بورپ کے ملکوں میں کنیڈا، انگلینڈ  
پالینڈ، سوئزرلینڈ، جمنی، ڈنمارک، سورین، ناروے، بلجیم، سپین اور  
اطلی میں ان کے ۲۴ مشن۔ ۳۳ مسجدیں ۲ مدرسے ہیں اور ۹ رسائل اور اخبارات  
جاری ہیں، مشرقی وسطی میں فلسطین، شام، لبنان، عدن، مصر، کویت، بحرین  
مسقط، دوبئی اور اردن میں ۱۰ مشن چار مسجدیں اور ایک مدرسہ ہے اور ایک  
رسالت البشری عربی زبان میں شائع ہوتا ہے، مشرقی افریقیہ میں کینیا، تنزانیہ  
یونگنڈا، زامبیا میں ۲۴ مشن ۴ مسجدیں ۵ مدرسے ہیں اور ۵ اخبارات  
و رسائل شائع ہوتے ہیں، رسیکے زیادہ کامیابی ان کو مغربی افریقیہ میں ملی ہے  
وہاں نایجریا، گھانا، سیرالیون، گینیا، آئیوری کوسٹ، لائیسیریا، ٹوگولینڈ  
نامیگر، بیتن اور صومالیہ میں ۲۳۲ مشن ۴۹ مسجدیں ۳۱۵ مدرسے اور  
۲۵ ہسپتال ہیں اور ۳ اخبارات و رسائل شائع کئے جاتے ہیں، حمالک بھرپور میں

لہ سیرت دسوائیں مرتضیٰ غلام احمد، قادیانی ص۔ ۶۰۔ خدائے کردہ مرکز قادیانی

ماریشیش، نکا، برا میں ۷ مشن ۱۳ مسجدیں اور ایک مدرسہ ہے۔ ۳ اخبارات درسائل جاری ہیں، مشرق بعید میں انڈونیشیا، میشیا، جنی آئی لینڈ، جاپان، فلپائن، جنوبی افریقہ میں کیپ ٹاؤن میں ۳ مشن ۱۲ مسجدیں اور ۵ مدرسے ہیں، ۱۶ اخبارات درسائل ہیں، مشرق بعید میں سب سے زیادہ کامیابی ان کو انڈونیشیا میں حاصل ہوئی جو ایک سلم ملک کہا جاتا ہے۔ صرف انڈونیشیا میں ۳۰ مشن مصروف کار ہیں اور ۱۵ مسجدیں اس کے مختلف شہروں میں موجود ہیں۔ مذکورہ بالتفصیل سے آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ قادیانیت کی تبلیغ میں کتنی منظم اور کتنی بڑی فوج لگی ہوئی ہے اور یہ ساری فوج صرف امتِ محمدیہ پر حملہ اور ہے اور اس کی مدافعت میں کوئی منظم جماعت ہماری لگا ہوں میں نہیں ہے۔ ان کی سب سے کاری ضرب اسلام پر ان کے ترجمہ قرآن سے پڑتی ہے۔ وہ اپنی تائید میں مسلمانوں کی کتاب قرآن کو استعمال کرتے ہیں، اس کا دنیا کی تمام اہم ترین زبانوں میں ترجمہ کرتے ہیں اور ہزاروں نہیں لاکھوں کی تعداد میں شائع کرتے ہیں۔ تمام مترجمین قادیانی ہیں، انہوں نے ترجمہ میں کیا کیا بد دینتیاں کی ہوں گی۔ اس کا تصور نہیں کیا جا سکتا، ان ترجم کو اتنے بڑے پیمانے پر تمام ممالک میں پھیلا جکے ہیں۔ جن کا آپ اندازہ نہیں لگا سکتے۔

قرآن کے انگریزی ترجمہ کے متعدد ایڈیشن کمی لاکھ کی تعداد میں وہ شائع کر جکے ہیں۔ انگریزی زبان میں پانچ جلدیں میں ایک تفسیر بھی شائع کی ہے جو ۳۰۰ صفحات پر مشتمل ہے، اس تفسیر کا خلاصہ بھی انگریزی میں شائع کر دیا گیا ہے جو ۱۵۰ صفحات پر مشتمل ہے، ہالینڈ کی ڈچ زبان میں قرآن کے ترجمے کے تین ایڈیشن ابتدی دہ شائع کر جکے ہیں، جرمنی ترجمے کے تین ایڈیشن ہر شرقی افریقہ میں کینیا کی سو ایکسیل زبان میں ترجمہ قرآن کے بھی تین ایڈیشن یعنی تین ہزار

نئے شائع ہو چکے ہیں۔ نایجیریا کی زبان یوروبی میں قرآن کا ترجمہ کیا گیا، اس کے بھتی میں ایڈیشن نکل چکے ہیں، ڈنمارک کی زبان ڈینیش میں ترجمہ کر کے اس کو دوسرے ہزار کی تعداد میں طبع کر کے تقسیم کیا گیا، یونگنڈا کی زبان یونگنڈی، یورپ کی جدید زبان اپریٹریٹو میں انڈونیشیا کی انڈونیشین میں، فرانس کی زبان فرنچ میں، روسی، اٹالین، پینیش، پرتگالی اور بولگاری زبان میں قرآن کے ترجمے کرائے گئے ہیں۔ مشرقی افریقی کی بعض دوسری زبانوں کیکویو، لودو، کیکامیہ میں بھی قرآن کا ترجمہ کیا جا چکا ہے، آسامی، بنگالی اور سندھی زبانوں میں ترجمے ہو چکے ہیں۔ جن میں سے بعض شائع ہو چکے ہیں۔ بعض طباعت کے مرحلے میں ہیں، عنقریب وہ بھی شائع ہو جائیں گے۔ مغربی افریقیہ کی مقامی زبانوں میں مثلًا سیراپون کی زبان بینیڈھی، گھانانکی زبان فنٹا، توانی، نایجیریا کی ایک زبان ہاؤسا اور بھی کی زبان فوجین میں ترجمہ کا کام جاری ہے۔ مستقبل قریب میں وہ بھی شائع ہو جائیں گے۔ چینی زبان میں بھی ترجمہ کی تیاریاں ہیں۔

ان حالات کے پیش نظر آپ اندازہ کر سکتے ہیں کہ قادریات کی جڑیں کتنی گہراں تک پہنچی ہوئی ہیں۔ اس کی بنیادی وجہی ہے کہ اس کی مدافعت میں جتنی توانائیاں ہمیں لگانے چاہئے تھیں۔ ہم نے تمہیں لگانے میں، ہم چند لوچسپ مباحثوں مخالفوں اور اشتہار بازیوں میں مصروف رہے اور اسے ایک حقیر اور مختصر سی جماعت سمجھ کر اس کی طرف سے بے نیازی بر تے رہے اور وہ خاموشی سے مسلمانوں کے ایمانوں پر ڈاکے ڈالتے رہے اور ہم خاموش تماشائی بنتے رہے، قادریات کی جنم بھومی سندھ و سستان کی سرزمین ہے، یہیں کے علماء کا سب سے پہلے فریضہ تھا کہ اس نئے مذہب کی تباہ کاریوں اور ملاکت آفرینیوں سے تمام عالم اسلام کو باخبر کرتے اور ابتدا ہی سے اس کے خلاف ایک متفقہ اجتماعی پالیسی اختیار کر کے اپنے

فیصلہ سے اسلامی دنیا کو باخبر رکھتے تو شاید اتنے بڑے پیمانے پر یہ تباہی نہ پھیلتی، یہ ہماری کوتنا ہی تھی، اسلام نے ہمارے اوپر اپنی حفاظت کی جو زمہ داری عالمگیری تھی اس کو کہا حقہ، ہم نے پورا نہیں کیا اور ہزاروں لاکھوں مسلمانوں کے ایمان کی پونی ہماری غفلت سے لٹکتی خدا ہماری کوتا ہیوں اور نفرشتوں کو معاف فرماتے، تلافی مانفات کے لئے ضروری ہے کہ آج ہم ایک غیر مترکز لامگہ عمل لے کر اپنے اور قادریانیت کے بارے میں غیر ہم الفاظ میں اپنی رائے دنیاۓ اسلام کے سامنے پیش کر دیں، اس سلسلہ میں میری تجویز ہے کہ

- ۱۔ واضح اور غیر ہم نظریوں میں یہ اعلان کر دیا جائے کہ قادریانیت مسلمانوں کا کوئی فرقہ نہیں بلکہ یہ اسلام دشمن ایک مستقل مذہب ہے، جس کا اسلام سے قطعاً کوئی تعلق نہیں،
- ۲۔ ان کی پوجا پاٹ کی جگہ کو مسجد نہ کہا جائے اور حقیقت الامان اس نام کے استعمال سے ان کو روکا جائے
- ۳۔ قادریانیوں کا حدود حرم مکہ و مدینہ میں داخلہ منوع ہو۔ ان کے ساتھ غیر مسلموں کا سلوک کیا جائے
- ۴۔ مسلمانوں کے کسی مذہبی اجتماع میں ان کو شرکت کی اجازت نہ دیا جائے اور ان کو مدد و کیا جائے
- ۵۔ پورے ملک میں جہاں بھی قادریانی بستے ہوں وہاں کے مسلمانوں کو ان کے ہر طرح کے وابستے روکا جائے
- ۶۔ تمام اسلامی ممالک سے اپیل کیجائے کہ مردم شماری میں قادریانیوں کو مسلمانوں کی فہرست میں شامل کیا جائے
- ۷۔ حکومتی ہندسے اپیل کی جائے کہ وہ قادریانیوں پر مسلم پرستیں لا رکا الاقا نہ کرے، ان کے مقدمات نکاح و طلاق، دراثت وغیرہ کا فیصلہ عام قوانین ہند کے تحت کیا جائے اور مسلم پرستیں لا رکا کو ان پر نافذ العمل قسمیں کیا جائے۔
- ۸۔ کافرش کے فیصلے سے تمام عالم اسلام کو باخبر کرنے کی ہر امکانی کوشش کی جائے۔ اردو، عربی اور انگریزی میں طبع کرا کے تمام اہم اور ضروری مقامات، اداروں اور مسلم تنظیموں کو ارسال کیا جائے۔

# مسیح اور مہدیؑ کا دو شخصیتیں

از جمیل الحمد نزیر رحم

جَاءَ مَعَهُ عَرْبِيَّةً الْحَيَاةُ الْمُتَلْقَى مُبَارِكًا بِكُلِّ أَعْظَمِ الْكُلُّ

قادیانی عقیدہ کے مطابق "سیع موعود" اور "مہدیؑ مسیح" دونوں، شخصیتیں نہیں بلکہ دونوں ایک ہی شخصیت کے دو لقب ہیں۔ یہ عقیدہ، مرتضیٰ احمد فاروقی اپنے تحریروں سے وجود میں آیا ہے "حقیقت المہدی" ، "حقیقت الوجی" نزول مسیح "اعجاز احمد" ازالۃ ادیام" اور ضرورۃ الاماں" دعیۃ کی شکل میں موجود ہیں۔ اس کے ساتھ ہی مرتضیٰ احمد صاحب کا دعویٰ ہے کہ سیع موعود اور مہدیؑ مسیح، دونوں کے مصدقہ خود ہیں۔

ایتها الناس اتی انا المسیح المحتدی  
اسے لوگوں میں ہی مسیح محمدی اور میں ہی  
احمد مہدی ہوں۔

خطبۃ الہامیہ مطبوعۃ شاہزادہ

ضرورۃ الاماں میں لکھتے ہیں۔

"اب بالآخر یہ سوال باقی رہا کہ اس زمانے میں امام الزماں کون ہے جس کی پیروی تمام عام مسلمانوں اور زاہدوں اور خواب بینوں اور طہیوں کو کرنی خدا نے تعالیٰ کی طرف سے فرض فرار دیا گیا ہے، سو میں اس وقت بے دھڑک کہتا ہوں کہ خدا نے تعالیٰ کے فضل اور عنایت سے وہ امام الزماں

میں ہوں، اور مجھے میں خدا نے تعالیٰ نے وہ تمام علمائیں، شرطیں جمع کی ہیں۔” (مسنون)

چند سطور کے بعد پھر لکھتے ہیں۔

”پس یہ تمام مختلف رأیں اور مختلف قول ایک فیصلہ کرنے والے حکم کو چاہتے تھے، سو وہ حکم میں ہوں، میں روحانی طور پر کسر صلیب کے لئے اور نیز اختلافات کے دور کرنے کے لئے بھیجا گیا ہوں، انھیں دونوں امریں نے تقاضا کیا کہ میں بھیجا جاؤں۔“ (مسنون)

مرزا صاحب کے ایک امنی قاضی محمد نذیر لکھتے ہیں۔

”پس یہ ایک حقیقت ہے کہ حضرت بانی سلسلہ احمدی کے ذریعہ مسیح موعود اور مہدی معہود کا بنیادی کام ہو چکا ہے۔“ (امام مہدی کاظمہ مولیٰ) یہی صاحب ان سطور سے پہلے ملکہ پر اپنی جماعت کی تحقیق ان الفاظ میں پیش کرچکے ہیں۔

”امام مہدی اور مسیح موعود ایک ہی شخص ہے۔“ (کتاب مذکور ملکہ)

### قادیانی دعوے کا جائزہ

لیکن مرزا غلام احمد قادری اور ان کی جماعت کا یہ دعویٰ صحیح نہیں، احادیث کریمہ میں مسیح موعود (حضرت علیہ عید السلام) اور امام مہدی کے بارے میں جو تفصیلات موجود ہیں۔ ان سے پتہ چلتا ہے کہ دونوں دو شخصیتیں ہیں، مرتباً پہلے وہ احادیث ملاحظہ کیجئے جن میں مسیح موعود کے نزول کا تذکرہ ہے۔

عن ابی هریرۃ، قال قال رسول اللہ ﷺ حضرت ابو ہریرۃؓ سے مردی ہے کہ رسول اللہ ﷺ صلی اللہ علیہ وسلم، والذی نفی بیدہ کی قسم جس کے تبعض میں میری جان ہے۔ لیو شکن اُنذینزل نیکم ابن مریم

قرب ہے کہ تم میں ابن مریم <sup>رض</sup> نازل ہوں، حاکم عادل کی حیثیت سے، پس وہ صلیب کو توڑ دیں گے۔ خرزیر کو قتل کریں گے جزیر کو ختم کر دیں گے، مال (پانی کی طرح) بھے گا۔ لیکن اُسے کوئی لینے والا نہ ہو گا۔ یہاں تک کہ سجدہ واحد نیا و مانی ہے بہتر ہو گا۔ پھر حضرت ابو ہریرہ <sup>رض</sup> نے فرمایا اگر تم چاہو تو یہ آیت پڑھو (کیونکہ اس میں اسی زمان کی طرف اشارہ ہے) و ان میں اُھلِ کتاب <sup>رض</sup> بیشک الہ کتاب ضرور بالضور ایمان لا میں گے۔ حضرت عیسیٰ <sup>صلی اللہ علیہ وسلم</sup> علیہ السلام پر ان کی وفات سے پہلے

خدا کی قسم! ابن مریم ضرور بالضور نازل ہوں گے حاکم عادل بنی کر۔

میرے بھائی عیسیٰ ابن مریم <sup>رض</sup> اسماں سے اتریں گے۔

پس اللہ تعالیٰ میں ابن مریم <sup>رض</sup> کو مجھ کا ہے وہ دمشق کے مشرقی سفید منارہ کے پاس

حکماً عدلاً نیکس الرصلیب و یقتل  
الخنزیر و یضم الجزیة و یغیض  
المال حتی لا یقبله احداً حق تکون  
السجدة الواحدة خيراً من الدنيا  
وما فیها ثم یقول ابو هریرۃ فاقرأ  
إِنْ شَلَّمْ قَاتُ مَنْ أَهْلَ الْكِتَابَ إِذَا  
لَکَثَرَ مِنْ بِهِ قَبْلَ مَوْتِهِمْ  
(بخاری ج ۱ ص ۹۲، مسلم ج ۱ ص ۵)

+ + + + +  
+ + + + +  
+ + + + +  
+ + + + +

دوسری روایت، میں ہے

وَاللَّهُ يَنْزُلُ إِنَّ ابْنَ مَرِيمَ حَكْمًا عَدْلًا  
رَمْسُلَمْ جَلْدًا ص ۵)

ابن عباس <sup>رض</sup> کی روایت میں ہے۔

يَنْزُلُ أَخِي عِيسَى بْنُ مَرِيمٍ مِنْ  
الشَّهَاءَ (کنز العمال ج ۲ ص ۲۷ و ۲۸)

نواس بن سمعان <sup>رض</sup> سے مروی ہے۔

فَيَبْعَثُ اللَّهُ الْمَسِيحَ بْنَ مَرِيمٍ فَيَنْزَلُ  
عَنِ الْمَنَادِيَةِ الْبَيْضَاءَ الشَّرْقِيَّةَ دِمْشَقَ

بین مَهْرُ وَذَتِّنْ وَاضِعًا يَدِيهِ  
دو چادریں اور ٹھے ہوتے، دو فرشتوں کے  
حَلَّ أَجْنِحَتْ مَلَكِينَ۔  
بازوؤں پر اپنے دوفیں ہاتھ رکھے  
رمسلم ج ۲ ص ۱۷، ترمذی ج ۲ ص ۱۷

ابوداؤد ج ۲ ص ۲۵، ابن حاجہ ص ۱۷  
مَرَسِيلٌ حَسْنٌ بَصْرِيٌّ میں ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے یہود سے فرمایا تھا  
إِنَّ عَيْسَى لَمْ يَمِتْ وَإِنَّهُ رَاجِعٌ إِلَيْكُمْ  
حضرت عیسیٰؑ کی دفات نہیں ہوئی، وہ تمہاری  
قبل یوم القيامت سے پہلے اتریں گے۔

(تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۲۳)

نجران کے عیسائی وفد سے حضور ﷺ نے فرمایا تھا۔

السَّمَمْ تَعْلَمُونَ أَنْ رَبَّنِيَّ لَا يَمُوتُ  
کیا تم جانتے نہیں کہ ہمارا پروردہ گار زندہ ہے،  
أَنْ عَيْسَى يَا تِيْ عَلِيْهِ الْفَنَاءُ (تفسیر کبیر)  
مرے گا نہیں، اور حضرت عیسیٰؑ پر فنا آئیگی  
ج ۲ ص ۸۸، دُرِّ منثور ج ۳ ص ۲۳

ان احادیث سے صاف ظاہر ہے کہ مسیح موعود، حضرت عیسیٰؑ ابن مریم علیہ السلام ہیں  
اللہ تعالیٰ نے انھیں زندہ آسمان پر الٹا لیا تھا، قیامت کے قریب انھیں دوبارہ دنیا میں  
بھیجا جائے گا۔ وہ آسمان سے دو فرشتوں کے سہارے مشق کے مشرقی صفید  
منارہ کے پاس اتریں گے۔

ان احادیث، یا جتنی بھی حدیثیں نزول مسیح سے متعلق ہیں، کسی میں مثلیں مسیح کا  
ذکر نہیں ہے، بلکہ صاف صاف بغیر کسی ابهام واستعارہ کے مسیح ابن مریم، عیسیٰؑ  
ابن مریم یا مرف این مریم کے الفاظ مذکور ہیں، دوسری قابل غور بات یہ ہے کہ تمام  
حدیثوں میں "نزول" یعنی اترنے کا تذکرہ ہے۔ جس سے صاف پتہ چلتا ہے کہ حضرت  
عیسیٰؑ کہیں سے اتریں گے، بعض میں، تو آسمان کی بھی صراحت ہے۔ اور ظاہر ہاتھ ہے

کر جب آسمان پر اٹھائے گئے میں تو زوال بھی دہیں سے ہو گا۔  
نزول کا وقت کیا ہو گا؟ اس کے متعلق یہ احادیث ملا خلط کیجئے۔

ان کا امام ایک صلح مرد ہو گا، پس جس  
در میان کردہ امام انھیں نماز فخر پڑھانے  
کے لئے بڑھے گا، اچانک حضرت عیسیٰ ابن  
مریمؐ اترائیں گے۔ پس وہ امام تیجھے ہے گا  
تاک حضرت عیسیٰؐ کو آگے بڑھائے کردہ نماز  
پڑھائیں۔ حضرت عیسیٰ اپنا اتحاد اس کے کندہ  
پر رکھیں گے اور کہیں گے کہ، آگے بڑھے اور  
نماز پڑھائیے، کیونکہ آپ ہی کے لئے آلات  
کہی گئی ہے۔ چنانچہ ان کا امام انھیں نماز  
پڑھائے گا۔

داماهم درجل صالح فینما ااماهم  
قد تقدم يصلی بهم الصبح اذا نزل  
عليهم عيسیٰ بن مریم الصبح فرجع  
ذلك الامام متنکص يمشي القهقهی  
لیقدیم عیسیٰ یصلی فیضه عیسیٰ۔  
بیدا بین کتفیہ۔ ثم يقول له  
تقدام فضل فانہا ذلك اقیمت  
فیصلی بهم ااماهم۔

ابن ماحبہ ص۸

♦ ♦ ♦ ♦ ♦

دوسری حدیث میں ہے  
فینزل عیسیٰ بن مریم فیقول امیرہم  
تعال صل لنا فقول لا ان بعضكم  
على بعض امراء تكرمة الله تعالى  
لمهددا الامة۔

(مسلم ج ۱ ص ۸)

ایک اور حدیث میں ہے۔  
كيف انتم اذا نزل ابن مریم فیکم  
ولاماکم منکم۔ (بخاری ج ۱ ص ۹۳، مسلم  
ج ۱ ص ۸)

تمہارا کیا حال ہو گا؟ جب تم میں ابن مریم اُنگی  
اور تمہارا امام، تمہیں میں سے ہو گا۔

حضرت عیسیٰ دجال کو قتل کریں گے۔ جو بھی کریں گے۔ رشدی بھی ہوگی، اولاد بھی ہوگی، وفات کے بعد حضور کے پاس دفن ہوں گے۔ دیکھئے مسلم ۱۷۳۸ وچ  
مسند احمدج ۲۹ ص ۲۹، عن العبود شرح الی دادج ۴ مہنٹ ۲، مشکوہ ۲۷ فٹھ کذیرو  
**امام مهدی کا نام اور خاندان۔**

اب امام مهدی کے نام، خاندان اور کام کے متعلق احادیث ملا جائیں گے۔

عن عبد اللہ بن مسعود قال قال رسول ﷺ عبد الشّر بن سعو رضي سے مردی ہے کہ رسول ﷺ صلی اللہ علیہ وسلم لاذنِ ربِ الدّنیا  
دُنْيَا ختمَ نہیں ہو سکتی یہاں تک کہ اس  
دُنْيَا کا مالک میرے اہل بیت میں کے ایک  
عرب نہ ہو جائے جس کا نام میرے ہی نام  
اس نامہ اسمی۔

رترمذی ۲۷ ص ۵۶)

جیسا ہو گا۔

یعنی اس کا نام محمد ہو گا، دوسری حدیث سے بتہ چلتا ہے کہ امام مهدی کے باپ کا نام

عبد الشّر ہو گا۔

اگر دُنْيَا کا ایک ہی دن رہ جائے تو بھی  
اللّٰہ تعالیٰ اس کو لیا کر دے گا۔ یہاں تک  
کہ اس میں ایک ایسے شخص کو بھیج گا جو  
محظہ سے ہو گا۔ یا حضور کو نہ یوں فرمایا کہ  
میرے اہل بیت میں سے ہو گا۔ اس کا  
نام میرے نام، اور اس کے باپ کا نام  
میرے والد کے نام جیسا ہو گا۔ وہ زمین کو  
عدل و انفصال سے بھر دے گا۔ جیکہ وہ ظلم

لو بین من الدّنیا الایوم قال زادۃ  
نَطَرَلَ اللّٰهُ ذَلِكَ الیوم حتیٰ يبعث  
اللّٰهُ فیہ رجلاً منی او من اهل  
بیتِ یُوَاطِّلُ اس نامہ اسمی دو اسم  
ابیہ اسم ابی یہ ملا اراضی قسطا  
و عدلًا کما ملیئت ظلمًا و جورًا  
(ابوداؤدج ۳ ص ۳۷۲)

پ پ پ پ پ د جو رے بھر چکی ہوگی۔

اس حدیث سے یہ بھی پتہ چلا کہ مہدی کا آنا بالکل یقینی اور شیک و شبہ سے  
بالاتر ہے ام سلمہؓ کی روایت میں ہے۔

الْمَهْدُى مِنْ عَتْرَتِيْ مِنْ وُلْدِ فَاطِمَةَ  
مہدی من عترتی من ولد فاطمة  
(رکتاب مذکور ص ۲۳۵)

ام مہدی کی یہ خصوصیت بکثرت احادیث میں وارد ہوئی ہے کہ وہ دنیا کو۔ جب کہ  
دنیا نظر د جو رے بھر چلی... ہوگی۔ عدل و انصاف سے بھر دیں گے بنیشش و سخاو  
کے دریا ابھائیں گے، ان کے زمانہ میں مال و دولت کی فزادائی ہوگی، بارش بھی  
خوب ہوگی، پیداوار بھی خوب ہوگی، لوگ آرام دراحت اور چین و سکون سے گزر  
بس رکریں گے۔ (دیکھئے مشکوہ ج ۲ ص ۱۴۷، ۱۴۸، باب اشتراط الشاعر)  
سچے مسلم میں اگرچہ "مہدی" کے نظم کی صراحت نہیں، مگر جو خصوصیات بیان  
کی گئی ہیں۔ اور جو وقت بتایا گیا ہے، وہ مہدی کے علاوہ کسی پر صادق نہیں آتا۔

حضرت جابر بن عبد اللہؓ سے مروی ہے کہ  
عن جابر بن عبد الله قال قال رسول  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم یکون فی آخر  
میری انت کے آخری زمانہ میں ایک خلیفہ  
ہوگا جو مال عطا کرے گا۔ لیکن اُسے ثمار  
نہیں کرے گا۔

حضرت ابوسعید خدریؓ سے فرمایا ہے کہ  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے فرمایا تھا کہ  
خلفاء میں سے ایک خلیفہ مال نہائے گا

عن جابر بن عبد الله قال قال رسول  
الله صلی اللہ علیہ وسلم یکون فی آخر  
امتی خلیفۃ ریحثی المآل حثیا ولا یعلد  
عداً ر مسلم ۲۶۵

عن ابی سعید الحدری قال قال  
رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم من  
خلفاء کم خلیفۃ ریحثی المآل حثیا

ولا يعذَّه عدُّا (حوالہ مذکورہ) مگر اُسے شمار نہیں کرے گا۔  
ایک اور حدیث میں ہے۔

یکون فی آخر الزمان خلیفة لِقَسْتِمِ  
الْمَالِ وَلَا يعذَّهُ (حوالہ مذکورہ)  
امام مہدی کی یہی خصوصیت، بغیر کسی ابہام و اجہاد کے لفظ "مہدی" کی صراحت  
کے ساتھ ترمذی میں یوں موجود ہے۔

قالَ فِي جُنُبِ الْيَهُ الرَّجُلُ فَيَقُولُ يَا مَهْدِيٌ  
أَعْطِنِي أَعْطِنِي قَالَ فَحَتَّى لَهُ فِي قُوبَةٍ  
فَلَا استطاعَ أَنْ يَحْمِلَهُ  
(۲۷ ص ۶۳)

+ + + + +

نہیں رکھے گا۔

حاکم حنفی مسند کی میں شرط شیخین پر کئی روایات نقل کی ہیں جن میں فقط  
"مہدی" کی صراحت ہے۔ اور وقت اور صفات بھی دی جان کی گئی ہیں جو احادیث  
بالا میں ہیں (مقدمہ ابن خلدون ص ۱۹)

ان تمام احادیث پر جو شخص انصاف کی نظر ڈالے گا، اُسے یہ فصل کرنے میں  
ذرا بھی ترویز ہو گا کہ سچے موجود اور مہدی بمعہود، دو الگ الگ شخصیتیں ہیں۔ ایک  
باجیات ہے، آسمان سے اترے گی، دوسری رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خاذان میں  
پیدا ہو گی۔ ایک کا نام عیین ابن مریم ہے۔ دوسرے کا نام محمد بن عبد اللہ۔ اس کے  
علاوہ اور بھی بہت سی الگ الگ خصوصیات ہیں  
بھراں حدیث۔ جس کی سند کو سلسلۃ النہب کہا جاتا ہے۔ فے بالکل یہی

فیصل کر دیا کہ مسیح اور مہدی، دو شخصیتیں ہیں۔

جعفر صادق نے اپنے بارپ محمد باقر سے اخنوں نے زین العابدین علی بن عسیٰ بن علی بن ابی طالب سے ردایت کیا ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیف تکلیف امتہ؟ انا اولہا الرحمۃ و سلطہ والمسیح آخرہا و لکن بین ذالک فیچر الموج لیسوا امتنی ولا انہم، رواہ رذیں ہوں۔ درمیان میں مہدی اور آخر میسیح میکن درمیان درمیان میں کچھ کچھ روگروہ ہو گئے جو مجھ سے نہ ہوں گے۔ اور زمیں ان سے ہوں گا۔

عن جعفر عن ابیہ عن جدہ قال قاتل رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کیف تکلیف امتہ؟ انا اولہا الرحمۃ و سلطہ والمسیح آخرہا و لکن بین ذالک فیچر الموج لیسوا امتنی ولا انہم، رواہ رذیں (مشکراۃ ۲۶ ص ۵۸۳)

حدیث لا مهدی الا موضع و منکر ہے  
ابن ماجہ میں انس بن مالکؓ سے مردی ہے۔

دلا المهدی الاعیشی بن مریم عیسیٰ ابن مریم تھا مہدی ہیں

(ص ۱۷۳ باب شدّۃ الزمان)

اس حدیث کے متعلق قاضی محمد نذیر لکھتے ہیں۔

”اس حدیث نے ناطق فیصلہ دیدیا ہے کہ عیسیٰ ابن مریم ہی ”المہدی“ ہے اور اس کے علاوہ کوئی ”المہدی“ نہیں ہے۔“ (امام مہدی کاظمی ص ۲)  
لیکن یہ حدیث ”ناطق فیصلہ“ تو کیا ہوتی، سرے سے لاائق استناد ہی نہیں دہ بھی اُن احادیث کی موجودگی میں جن میں صراحت ”عیسیٰ ابن مریم“ اور ”مہدی“ کو الگ الگ خصیت قرار دیا گیا ہے۔

اگر قادریانی حفظات اس حدیث کا حوالہ دینے سے پہلے ابن ماجہ کا حاشیہ ہی دیکھ لیتے تو بھی انہیں پستہ چل جاتا کہ یہ حدیث سند کے اعتبار سے کیسی ہے؟ اور اس لائق ہے یا نہیں کوئی مسحور و مستفیض احادیث کے مقابلے میں پیش کیا جائے۔ ابن ماجہ کے حاشیہ پر صاف لکھا ہوا ہے کہ علامہ ذہبی نے میزان الاعتدال میں لکھا ہے کہ بذا خبر منکر (یہ حدیث منکر ہے) پھر آگے چل کر اسے منقطع بھی کہا ہے۔ سلسہ سند میں ایک رادی محمد بن خالد ہے جس کے متعلق حاکم رکھتے ہیں کہ "جہول" (ادہ مجہول ہے) اسی طرح حافظ نے بھی اُستہ "رجل مجہول" فراز دیا ہے۔

(ابن ماجہ ۳۰۲ ص ۲۳۷ حاشیہ ع۲)

مقامہ ابن خلدون میں ہے۔

و بالجملة فالحديث ضعيف مقطوع (ر ۳۲۲) خلاصہ کلام حدیث ضعیف (مضطرب) ہے۔  
مرفات شرح مشکوہ میں ہے۔

حدیث لامھدی الاعیسیٰ بن مریم  
ضعیف باتفاق المحدثین كما صرحت به  
الجزء بی على الله من باب لافتی الا  
على" (رج ۵ ص ۱۸۱)

حافظ ابن حجر عسقلانی "لکھتے ہیں۔

ابوحسن خسرو ابدی "مناقب شافعی" میں  
کہتے ہیں کہ مہدی کے اسی امت میں سے  
پونے کے متعلق احادیث متواتر ہیں اور  
یہ کہ حضرت عیسیٰ، مہدی کے یونچے نماز پڑھیں  
ابوحسن خسرو نے یہ بات اس حدیث پر رد

قال ابوالحسن الخسرو الابدی  
في مناقب الشافعی قواترت الأخبار  
بأن المهدی من هذه الأمة وأن  
عیسیٰ یصلی خلفه ذکرہ ذالک ردًا  
للحدیث الذي أخرجه ابن ماجہ عن

انس و فیہ ولامھدی الاعیسی،  
فتح الباری ج ۶ ص ۲۹۳)

چنانچہ بعض حضرات نے تاویلات بھی کی ہیں اور وہ بھی انھیں آرائار کے دو شیوه سے موجود ہیں۔ جہاں اُسے ضعیف و منکر کہا گیا ہے۔ مگر جب اس صریح کا اتفاق محدثین ضعیف و منکر ہونا ثابت ہو چکا ہے۔ تو میرے خیال میں تاویلات کے نقل کرنے کی چند اس فزورت نہیں رہ جاتی۔

ایک قابل غور بات یہ بھی ہے کہ اس حدیث کو ابن ماجہ نے متن ۳ باب شدۃ الزمان کے تحت نقل کیا ہے۔ جب کہ آگے چل کر متن ۳ پر خود ہی باب خروج المهدی (مہدی کے خروج کا باب) باندھا ہے۔ وہاں اس حدیث کو نہیں لائے، وہاں صرف وہی حدیثیں نقل کی ہیں جو مہدی کے، امتِ محمدی یا اولادِ فاطمہ میں سے ہوئے کے متعلق ہیں۔ اس سے صاف ظاہر ہے کہ ابن ماجہ خود بھی اس حدیث کو ظاہری معنی پر محمول نہیں کرتے تھے۔ درزہ بائی خروج المهدی میں اُسے ضرور نقل کرتے۔

جہاں تک اس بات کا تعلق ہے کہ کنز العمال میں بھی یہ حدیث موجود ہے تو اس کا جواب یہ ہے کہ دہائی پر اس سند کے ساتھ ہے جو ابن ماجہ میں ہے، لہذا اس کے بھی دجوہ ضعف دی ہوں گے۔ جو ابن ماجہ کی روایت کے ہیں۔

قاویاں حضرات کی ایک دلیل مندرجہ کی پرحدوث بھی ہے ۔

**يُؤْشِكُ مَنْ عَاشَ مِنْكُمْ أَنْ تَلْقَى** قریب ہے کہ تم میں سے جو زندہ رہے وہ

عیسیٰ ابن مریمؑ سے ملاقات کرے،  
درآئنا یکدہ امام مہدی اور حاکم عادل  
حکمًا عَدَلَ أَخْزَ.

۔ ہوں گے۔

اس روایت کے متعلق قاضی محمد نزیر لکھتے ہیں۔

۱۰۔ اس میں صاف الفاظ میں موعود علیؑ ابن مریم کو امام مہدی قرار دیا گیا ہے۔ (امام مہدی کاظم پور ص ۹)

مگر قاضی صاحب کو معلوم ہونا چاہئے کہ یہاں پر حضرت صلی اللہ علیہ السلام کو "امام مہدی" "لغوی معنی" میں کہا گیا ہے، نہ کہ اصطلاحی معنی میں۔ "مہدی" کے لغوی معنی میں "ہدایت یافته" "ظاہر ہے کہ پیغمبر ہدایت یافته نہ ہو گا تو کون ہو گا؟ اور امام کے معنی میں پیشووا اور مقتدی۔ ظاہر ہے کہ پیغمبر پیشووا اور مقتدی ہوتا ہی ہے۔

یہاں پر "مہدی" کو لغوی معنی پر محمول کرنے کی خاص اور بنیادی وجہ یہ ہے کہ جن جن احادیث میں "مہدی" کو استظاذی معنی میں استعمال کیا گیا ہے۔ وہاں مہدی کے ساتھ کوئی صفت نہیں لالَ گئی۔ بلکہ مطابقاً لفظ "مہدی" لا یا گیا ہے۔ اس سنبلے میں قارئین کرام مجھے صفات میں مہدی سے متعلق احادیث کو ایک بار پھر دیکھ لیں

اس کے علاوہ آن احادیث میں "مُهَدِّی" کو مسند الیہ یا متبوع کی حیثیت سے لایا گیا ہے نہ کہ بطور صفت۔ اور یہاں پر "مُهَدِّی" علیؑ بن مريم کی صفت داقع ہے۔ اور یہی ایک صفت نہیں ہے بلکہ اس کے علاوہ بھی اس لفظ سے پہلے امام اور بعد میں "حَكْمٌ" اور "عَدْلٌ" کل تین تین صفات اور بھی موجود ہیں۔ بحث اصطلاحی مُهَدِّی سے ہے نہ کہ لغوی مُهَدِّی سے۔ لغوی اعتبار سے تو

مسلمانوں کے ہر امیر و خلیفہ کو جو کوک صحیح راہ پر گام زن ہو "امام مہدی" کہہ جاسکتا ہے، لیکن اس لغوی اطلاق سے ۵۵ اصطلاحی مہدی نہیں بن سکتا۔

**امام مکمل منکم کا مطلب :-**

قاریانی حضرات نے عیسیٰ ابن مریم اور امام مہدی کے ایک ہونے کو اس حدیث سے بھی ثابت کیا ہے۔

کیف انتہا اذا انزل ابن مریم تم کیسے ہو گے، جبکہ تم میں ابن مریم اتریں گے  
اور تمہارا امام تھہیں میں سے ہو گا۔  
**فینکم داما مکمل منکم**

(دیواریح امنیت، مسلم حاصہ ۸)

حدیث کے الفاظ "اما مکمل منکم" کا ترجمہ قاریانی حضرات یوں کرتے ہیں۔  
"اور وہ تم میں سے تمہارا امام ہو گا۔ یعنی یہ امام باہر سے نہیں آئے گا، امتِ محمدیہ  
میں سے قائم ہو گا۔" (امام مہدی کا ظہور ص ۱)

قارئین اس بنیادی نکتہ کو یاد رکھیں کہ اس حدیث کے متعلق اصل بحث یہ ہے  
کہ جب حضرت عیسیٰ علیہ السلام آسمان سے اتریں گے۔ تو نماز کی امامت کون  
کرے گا؟ حضرت عیسیٰ یا امام مہدی؟ اس بات کے صاف ہونے کے بعد یہ ثابت  
ہو سکے گا کہ قاریانی حضرات کا مذکورہ ترجمہ صحیح ہے یا غلط اور ان کا مقصد اس  
حدیث سے ثابت ہوتا ہے یا نہیں۔

اس سلسلے میں یہ احادیث ملاحظہ کیجئے

|                                       |                                |
|---------------------------------------|--------------------------------|
| پس عیسیٰ ابن مریم فیقول               | فینزل عیسیٰ ابن مریم فیقول     |
| امیر کہے گا، آئیے! ہمیں نماز پڑھائیے۔ | امیر صم تعالیٰ صل لنا فیقول لا |
| وہ فرمائیں گے۔ نہیں۔ تم میں کا بعض،   | إن بعضكم على بعض أمراء تكرمة   |
| بعض پر امیر ہے، اس تنظیم کی وجہ سے جو | الله تعالى لهؤلاء الامة۔       |

رسول مصطفیٰ (صلی اللہ علیہ وسلم) اسے اپنے عطا فرمائی۔  
ابن حجر عسقلانیؒ، مسند احمد کے والے حضرت جابر بن زیکی روایت نقل کرتے ہیں  
و اذا هم بعینی فیقال تقدّم اچانک ان کے سامنے حضرت عیسیٰ موعظہ  
یار و حسن اللہ فیقول لیتقتّدّم پس کہا جائے گا۔ اے روح الشّریف آجے  
امامکم فلیصل بکم ،  
(فتح الباری ۶۷ ص ۲۹۵)  
ابن ماجہ میں اس سے بھی زیادہ صراحت ہو گئی ہے کہ امام حضرت عیسیٰ موعظہ ہوں گے  
بلکہ امام مہدی ہوں گے۔

سلاموں کا امام ایک مرد صلح ہو گا۔ پس جس دریباً  
کہ وہ امام الخیس نمازِ فجر پڑھانے کے لئے آگئے  
پڑھے گا۔ اچانک حضرت عیسیٰ ابن مریم آتراءٰ میں کے  
پس وہ امام تیکھے ہے گا تاکہ حضرت عیسیٰ کو  
آگئے پڑھانے کہ دہ نماز پڑھائیں۔ حضرت  
عیسیٰ اپنا ہاتھ اس کے کندھ پر رکھیں گے۔  
اور کہیں گے۔ آگئے پڑھے اور نماز پڑھائیے  
کیونکہ آپ ہی کے لئے اقامت کی گئی ہے۔  
چنانچہ ان کا امام الخیس نماز پڑھائے گا۔

واما مهم رجل صالح فیینما  
اما مهم قد تقدم يصلی اللہ علیہم عیسیٰ بن  
الصبر اذ انزل علیہم عیسیٰ بن  
مریم الصبر فرجع ذالک الاعلام  
ینکُصْ يمشي القهقهري يُقْدِم  
عیسیٰ يصلی فیضم عیسیٰ بیدہ  
بین کتفیہ ثم يقول له تقدّم  
فَمَكَثَ فَانهَا لَكَ اقیمت فیصلی  
بہم امامہم (ابن ماجہ ص ۲۳)  
اب شارحین کی آراء ملاخت کیجئے۔  
فتح الباری میں ہے

ابو الحسن خسروی ایڈری مناقب شافعی میں کہتے ہیں  
کہ اس معاملہ میں احادیث تواریخ کو پہنچ گئی ہیں کہ

قال ابوالحسن الخسروي البدري  
في مناقب الشافعي تواترت

الا خبار بِأَنَّ الْمَهْدِيَ مِنْ هَذِهِ  
الْأُمَّةِ وَأَنَّ عَيْسَى يَصْلِي خَلْفَهُ  
(۴۷ ص ۹۳)

عدة القاري میں ہے

عَنْ أَبِيهِ مَكْمُونَ كَمَا طَلَبَ يَوْمَ كَهْرَبَرَ  
مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ (۱۶۷ ص ۳)  
ش ش ش ش  
مِنْ هَذِهِ الْأُمَّةِ (الْأَعْمَامُ)  
وَالْحَاصِلُ إِنَّ أَمَامَكُمْ وَاحِدٌ مِنْكُمْ  
دُونَ عَيْسَى (ج ۵ ص ۲۲۳)

ان احادیث وعبارات سے صاف ظاہر ہے کہ نزول کے وقت امامت، امام مہدی  
ہی کریں گے۔ اور حضرت عیسیٰ علیہ السلام اس وقت کی نماز امام مہدی ہی کی کی اقتدار  
میں ادا کریں گے۔ ان احادیث سے یہ بات بھی صاف طور پر معلوم ہو گئی کہ نزولِ سیع  
کے وقت، امام مہدی پہلے سے موجود ہوں گے۔

لہذا "اما مکم منکم" کا ترجیح۔ "در آن خالیکه ده این مریم تم میں سے تمہارا  
امام ہو گا"۔ صحیح نہیں، بلکہ ترجیح یوں ہونا چاہئے۔ "در آن خالیکه تمہارا امام تمہیں  
میں سے ہو گا، یعنی ده امام پہلے سے موجود ہو گا۔ اور حضرت عیسیٰ اسی امام کی اقتدار  
کریں گے۔

ایک اشکال اور اسکا جواب ہے۔

اس میں کوئی شبہ نہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام، امام مہدی سے  
افضل و برتر ہوں گے۔ پھر اشکال یہ ہے کہ آخر حضرت عیسیٰ کے ہوتے ہوئے

امامت، کیوں امام مہدی کرے گے۔ اور خو حضرت عیسیٰ علیہ السلام بھی انہیں کو آگے بڑھنے پر کیوں اصرار کریں گے۔ جبکہ افضل طریقہ ہی ہے کہ امامت افضل شخص یا کرے۔ پھر حضرت عیسیٰ اور امام مہدی، افضل طریقہ چھوڑ کر غیر افضل کیوں اختیار کرے گے؟

اس اشکال کا جواب بھی شارحین حدیث نے دیا ہے۔

چنانچہ ابن جوزیؒ کہتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ السلام امامت کے لئے آگے بڑھ جائیں گے تو یہ شبہ پیدا ہونے لگے گا کہ پہنچنے کیلئے امام مہدی کا آگے بڑھنا رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے خلیفہ اور نائب کی حیثیت سے ہے۔ یا مستقل شارع کی حیثیت ہے۔ لہذا حضرت عیسیٰ علیہ السلام اسی شبہ کو دور کرنے کیلئے امام مہدی کے پیچے مقتدی بن کر نماز پڑھیں گے تاکہ یہ بات صاف ہو جائے کہ ان کا نزول بھیتیت قلع کے نہیں بلکہ بھیتیت شریعت مصطفویہ کے ایک متبع کے ہے یہاں تک کہ بنی ہونے کے باوجود انہوں نے امت محمدی کے ایک فرد کے پیچے نماز پڑھ لی۔ اس سے رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کے اس فرمان لانبی بعدی (میرے بعد کوئی نبی نہیں میتوڑ ہو سکتا) کی علی تصدیق ہو گئی۔ (فتح الباری ج ۶ ص ۲۹۷)

مرفات المغایع میں ہے۔

(فیقول لا) ای لا اُمیْرُ امَّا مَا لَكُمْ حضرت عیسیٰ فرمائیں گے میں تمہارا امام  
لَمْ يَأْتِ يَوْمَهُمْ بِاَمَا مَا مَنَّا لَكُمْ نَسْخَةً دِينَكُمْ نہیں بنوں گا۔ یہ اسلام تاکہ میری امانت  
(ج ۵ ص ۳۲۳) میرے ذریعہ تمہارے دین کے نسخہ کا  
دِیم نہ پیدا کرے۔

لیکن امام مہدی کی یہ امامت مستقل امامت نہ ہوگی۔ بلکہ صرف اسی وقت ہوگی جب حضرت عیسیٰ کا نزول ہو گا۔ اسکے بعد جب تک حضرت عیسیٰ کا نزول رہیں گے

## رئیس قادر یا نیت پر

# فضل امدادار العلوم دیوبند کی تصنیفی خدمات

از:- برهان الدین سنبھلی۔ دارالعلوم فضیلۃ العلما، لکھنؤ۔

الحمد لله رب العالمين . والصلوة والسلام على رسوله الامين خاتمة النبیین محمد وآلہ واصحابہ اجمعین . وبن بتعلیم باحسان الى یعنی الدین۔

اللہ تعالیٰ نے اپنے علم و حکمت کے تقاضہ سے ، ساتویں صدی عیسوی کے اوائل میں کم و بیش چھ سو سال کے طویل فترہ (وقفر) کے بعد ۔ پھر وحی آسمانی اور بلاگر بانی اپنے ایک مقرب ترین بندے اور رسول جناب محمد بن عبد اللہ بن عبد المطلب الہبائی رعلیہ الف الف صلواۃ وسلام ) کے پاس بیجے اور تقریباً ۲۳ سال تک یہ آمدوشد جاری رکھنے کے بعد اکمال دین و امامت نعمت کا اعلان فرمایا گیا ہمیشہ کے لئے یہ سلسہ بندگی دیا گیونکہ اس میں زبرجدی کی ضرورت تھی ، زاضا ذکر گھاٹش

لہ مشہور مصری عالم علامہ خضری (صاحب تفاسیر کثیرہ) نے اپنی مشہور زمکن کتاب "تاریخ التشريع الاسلامی" ۱۹۰۵ء میں قول راجح اسے قرار دیا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر پہلی وحی کا نزول ، اور مفہوم المبارک کو ہوا ۔ اور آخری آیت و ذی الحجه کو نازل ہوئی اس طرح کل مدت وحی ۲۲ رسال ۲ رہا ۲ مردی ہوتی ہے  
تاریخ التشريع الاسلامی ۱۹۰۵ء (مطبوعہ مصر)

حکیم الاسلام حضرت مولانا احمد بن عبدالرحیم المعروف بٹاہ ولی اللہ رحمۃ اللہ علیہ نے اپنے حکیماذ اسلوب میں فرمایا ہے کہ آخر قرآن شریعت کا اداہ نظرت انسان کے میں مطابق نبایا گیا ہے یا بالفاظ دیگر قامت انسانی کے لئے اسجاہم عطا کر دیا گیا جو ہر طرح لائق و مناسب نہیں پائیدار ہے تو پھر اس میں کتر بیونت یا پیوند کا رہی اور تبدیلی فضول کا ہی قرار پائیگا (جس سے اللہ تعالیٰ جو حکیم و خیر بھی ہے۔ کی ذات پاک ہے) البتہ یہ ضرورت ہر حال تھی کہ وہ "جامہ" ربودگی و فرسودگی سے محفوظ اور صحیع و سالم رہے چنانچہ اس کی ذمہ داری بھی اسی علیم و قادر نے خود نے کہ اعلان بھی ہمیشہ باقی رہئے والی اپنی کتاب میں فرمایا، وَإِنَّا لَهُ لَحَافِظُونَ۔ لیکن عالم اس سبب میں جس طرح اسکی صفتِ ربوبیت درزا قیمت کبھی شفقت اوری کی شکل میں ظاہر ہوتی ہے اور کبھی زمین سے روشنی دیگی کی صورت میں اسی طرح اس نے اپنے فاس بندوں کو توفیق بخش کر دین قیم کی حفاظت کا سامان کیا، جس کی اطلاع اس کے صادق و مصدق و بستغیری اللہ علیہ وسلم نے مختلف پیرا یوں میں دی، مثلاً ایک موقع پر فرمایا یحمل هذا العلو من، اهل خلف عدو له، یتفقون عن تحریف الغالین و اتحال المبطلين و تأولين الجاهلين رمشکاة المصاہبیج میں مطبوعہ اصح المطابع دہلی - بحوالہ بیہقی) ایک اور اشارت اسی ہے لاتزال طائفہ من امتی ظاہرین علی الحق لا يضرهم من خذ لهم حتى یأتی امرالله "صحیح مسلو بـ ۱۱ مطبوعہ مکتبہ مشیدیہ دہلی" چنانچہ یہ عدوں "اور" طائفہ منصورہ "ہر اس موقع پر کبھی سرکفت اور سمجھی دست بقلم۔ میدان میں آیا جب بھی وین کامل کو تحریف یا اور کسی طرح کا خطروہ پیش

---

لے شاہ صاحب کے الفاظ یہ ہیں۔ و اذا كان كذلك وجب ان تكون مادة شريعة ما هو منزلة المذهب الطبيعي: جمهۃ اللہ، مثلاً ۱۲ مطبوعہ مصر)

ایا، اس پر امت سلم کی پوری تاریخ گواہ ہے، خواہ وہ خطرہ صدر اول میں سیلہ کذاب کی شکن میں آیا ہو، یا چودھویں صدی کے سیلہ پنجاب کی ہوتی میں۔

اس وقت وقت کی قلت کی بنا پر پوری تاریخ تو کیا اس کا مختصر ترین حصہ ہی بیان نہیں کیا جا سکتا، البتہ آخرالذکر فتنہ کے ظہور کے بعد سے اس موید و منصور جات کے چند افراد کی مساعی جمیلہ کا تذکرہ کر کے سعادت دارین کا سامان اپنے لئے فراہم کرنا مقصود اصلی ہے (یہاں یہ بتانا بھی غیر ضروری ہی معلوم ہو رہا ہے کہ اس مختصر سے وقت میں چند افراد کے تمام کارناموں کا بھی مکمل جائزہ لینا مشکل بلکہ ناممکن ہے) راقم نے اپنے نئے جیسا کر مقاول کے عنوان سے ظاہر ہے۔ روقاریانیت پر فضلاً دارالعلوم کی تصنیفی خدمات "عنوان اختیار کر رہا ہے، یعنوان بظاہر محمد و دو مختصر ہونے کے باوجود واقعی ہے کہ اپنے اندر سمندر جیسی وسعت وہنا کی رکھتا ہے اور شاید یہ کہنا مبالغہ نہ ہو گا کہ اس "دارالعلوم" کے تمام فضلاً کا نہیں، حرف اس کے ایک فاضل (اور گل سرسبد) علامہ کشیری کی خدمات کا اگر تفصیلی تذکرہ کیا جائے تو مجھے جیسا ہے بفاعت بھی آپ لوگوں کا یہ سارا وقت لے کر بھی غالباً آخر میں یہ کہنے پر مجبور ہوتا کہ "حق قویہ ہے کہ حق ادا نہ ہوا"

زیر نظر مقاول میں اگر صراحتاً محدث جلیل علامہ انور شاہ کشیری رحمۃ اللہ علیہ کی خدمات کو موضوع بحث نہیں بنایا گیا ہے بلکہ ان کے تلامیز کی قادریانیت کے بارے میں مساعی کا تذکرہ اصلًا مقصود ہے لیکن تحقیق و تفاؤل کے طور پر مقاول کی ابتداء علمہ کشیری ہی کے بعض اہم علمی کارناموں سے کی گئی ہے، کہ اسی ایک چراغ سے اور دوں میں بھی روشنی آئی ہے، ایک یک چراغ است.....

ہام طور پر یہ بات واقف لوگوں کو معلوم ہی ہے کہ مرتضیٰ علام احمد قادریانی نے بحوث کا دعویٰ دفعہ نہیں کیا بلکہ اس میں چالاکی سے۔ ایک خاص ترتیب و تدبیج

محظوظ کمی، چنانچہ پہلے ولایت و مجددیت و جهادیت کا دعویٰ کیا، جو پھر شبِ یحیٰت کے مراحل سے گذرتا ہوا بالآخر کامل رسول دینی۔ بلکہ افضل ارسل کے برابر ہونے کے انجام تک پہنچا اس ابتداؤ اپنے کے درمیان خاصاً زبانی فاصلہ ہے جس کی تفصیل ایساں برلنی (پروفیسر سلاط الدین محمد ایساں) صاحب کی لاجواز کتاب «قاویانی نہ ہب» میں مدلل و فضل طور پر بیان کردی گئی ہے (قاویانیت کی پوری حقیقت جاننے کے لئے اس کتاب کا مطالعہ وہیت مفید لکھا ضروری ہے) مرزا جی نے جیسے ہی اپنے دعووں کا سلسلہ شروع کیا، مومنانہ فراست رکھنے والوں نے ان کی ترویج کا فرض کفایہ بھی ادا کرنا شروع کر دیا۔

مرزا جی دعووں کے ابطال کے لئے اس بات کی بھی ضرورت محسوس کی گئی کہ مرزا اور ان کے اعون و انصار کی طرف سے مغالطہ انگیز اور نامنہاد گلی انداز میں بیش کرنے کے اقوال سلف اور اٹھائے گئے شبیہات کی ایسے مضبوط گلی انداز میں صحیح توجیہ ہو اور شبیہات کا ازالہ کیا جائے کہ پھر کسی مخلص طالب حق کے لئے غلط فہمی میں مبتلا ہونا، اور مرزا کے چھائے اور پھیلائے ہوئے جاں میں پھنسنا ممکن نہ رہ جائے اس اہم کام کے لئے اشتراکی ایسی قدرت و حکمت نے ایک ایسے شخص کا انتخاب کیا اور اسے توفیق غشی جس سے نیادہ اہل اور موزوں اس خدمت کے لئے کوئی دوسرا نہیں ہو سکتا تھا دل اللہ جنزو الدسموات والارض اذا اراد شيئاً ان یقرون له کن فیگون: یوں توموسوف نے اپنے بے پایاں مطالعہ اور قابلِ رشک ذہانت کے ذریعہ بہت سے اشکالات رفع فراستے اور مرزا جی مغالطوں کا پرده چاک کیا، کر ان سب کا ذکر کسی مقالہ کا نہیں، کتاب کا موضوع بن سکتا ہے لیکن بعض اشکال ایسے بھی رفع کئے جو اکابر سلف کے اقوال سے پیدا ہونے کی بناء پر اچھے لچھے اہل علم کے لئے بھی موجب پریشانی اور باعث تشویش بننے ہوئے تھے

اور جن کی موجودگی میں مرزا اور مرزا یتوں پر کفر کا فتویٰ لگانا مشکل ہو رہا تھا بلکہ امام ابوحنیف سے نقل کیا گیا، ان ہی کی طرف منسوب کتاب «فقہ اکبر» کی شرح ملائم تاریخ میں، یہ قول کہ امام فرماتے تھے لانتکفراحد من اهل القبلة ... یا اسی شرح میں، شرح موافق کے حوالہ سے ذکر شدہ یہ تصریح ان جمہور المتكلمين والفقهاء سے انه لا یکفر حد من اهل القبلة ... «شرح فتاویٰ اکبر بلامعنى قاری مطا» اس طرح کی بحثت عبارتیں مقام دو کلام کی دیگر کتابوں میں بھی بعض کا بر علام کی طرف منسوب۔ متن ہیں، مثلاً امام عزیزی کی شہرہ آفاق کتاب «فیصل الترقیہ بین الاسلام والزندقة» میں ہے۔ اما الوصیۃ فان تکلف لسانی عن اهل القبلة ما امکنک ما داموا قابیلین لا اله الا الله محمد رسول الله غير مناقضین لها واما نقضۃ تجویز ھو انتسب علی رسول الله صلی اللہ علیہ وسلم بعد راد بغير عذر فان التکفیر فیه خطر و السکوت لخطر فیه (فیصل الترقیہ قد ۵۶)

۹۹ امام ابوحنیف کی طرف یہ قول بھی منسوب کیا گیا ہے کہ «اگر کسی شخص کے قول میں احتمال کفر کے ہوں اور ایک احتمال اسلام کا، تو اسکے کافر ہونے کا فتویٰ نہیں دیا جائیگا (مقدمہ الفارالمحدثین) — مقدمہ از مولانا محمد یوسف بنوری مصنفہ علامہ کشمیری)

یہ اور اس حصی دیگر عبارتوں، اور مسلمات کے درجہ میں پیش کئے جانے والے اقوال کی بنا پر عام اہل علم مدتوں غلام احمد قادریانی اور ان کے متبوعین کے بارے میں ممتاز روایت اپنائے رہے، جس سے یہ فرقہ ناجائز فائدہ اٹھا کر بھولے بھائے مسلمانوں کو دام فریب میں گرفتار کرنے بلکہ بہتوں سے مرزا نی بوت کا اعتراف کر لینے میں کامیاب ہوتا رہا، اس لئے شدید ضرورت اس بات

بکی تھی کر ایسی کوئی شخصیت سید ان میں ائے جس کی علمی برتری میں کوئی شبہ ہوئے تقویٰ و دیانت میں جو اس موضوع پر ایسے انداز میں علمی بحث و گفتگو اور مرواد فراہم کرے جس کے بعد پھر کسی جو یا نئے حق کے لئے عذر باتی زر پرے، چنانچہ اللہ تعالیٰ نے اپنی قدرت و حکمت سے صحیح وقت پر ایسے ہی ... ایک عظیم سخن کو اس کام کی توفیق تجھشی یعنی امام عصر، محدث، صلیل، اہم منقول و معمول حضرت علامہ سید محمد انور شاہ کشمیری نے یہ خدمت بطریق احسان انجام دی، کہ اپنے وسیع و عیتی مطالعہ اور بے نظر حافظت کی مدد سے اس موضوع پر اتنا مواد جمع کر دیا کہ جو مرزا نی عمارت کی تمام دیواروں کو شکستہ و منہدم کرنے کیلئے بالکل کافی ہے اور بعد میں اس راہ پر چلنے والوں کے لئے مزید تحقیق کی حاجت نہ چھوڑی۔

حضرت علامہ موصوف نے اس سلسلے میں متعدد کتابیں خالص علمی انداز پر لکھیں، جن میں "الکفار الملحدین" کا تو گوا خاص موضوع ہی "ذکورہ بالاقسم کے اقوال اور کلامی عبارتوں سے پیدا ہوتے والی غلط فہمیوں کا ازالہ ہے" مثلاً امام ابوحنیفہ کی طرف مفسوب ذکورہ بالاتفاق۔ لامکفر احمد امن اهل القبلۃ کے بارے میں متعدد معتبر کتابوں کے حوالوں کے ذکر کے بعد تحریر فرماتے ہیں: "و سیاقاً هاعن ابی حینفة" و لامکفر اهل القبلۃ بدذنب: فقید بالذنب و حی فی رد المحتزلة والغواچ لاغیر اذ صورة العبارة تعریض لمن یکفر اهل القبلۃ بغير ما یوجب الکفر و هوا لذنب واما کلمات الکفر نان لو یکفر بها فلیقل انها یليست بلکلمات کفر وهو سفسطہ" پھر اس کے بعد شیعۃ الاسلام علامہ ابن تیمیہ کی کتابت الایمان سے اپنی تائید میں یہ بیارت پیش فرمائی: "نَحْنُ أَذَا أَقْلَنَا أَهْلُ السَّنَةَ مُتَقْفُونَ عَلَى أَنَّهُ لَا يَكْفُرُ بِالذَّنْبِ فَإِنَّمَا نَرِيدُ بِهِ الْمُعَاصِي كَالْزِنَادِ الشَّرِب" پھر فرمایا، واوضحة القونوی فی شرح

**العقيدة الطحاوية:** إنما انكفر هو بذنب ما يفعله الخوارج، قال القرنوبي  
وفي قوله: بذنب اشارة الى تكفيره بفساد اعتقاده، كفداد اعتقاد المحسنة  
والمشينة ونحوه لأن ذلك لا يسمى ذنبًا: (آثار المحدثين ۲۷)

امام ابو حنيفة کی طرف سبوب ایک قول رہا احتمال کفر کے ہوں اور ایک اسلام کا  
تو اسے کافر نہیں کہا جاتیگا) کے ذریعہ پھیلانی جانے والی غلط فہمی کے ازار کی غرض سے  
ہی نما باحسب زیل افادات و تنبیہ کے عنوان سے قلم بند فراستے ہیں۔

اتفقوا في بعض الأفعال على أنها كفر مع أنه يمكن فيها أن يسلخ من التصديق لأنها انما الجوارح لالقلب، وذلك باللهزل بلفظ كفر وإن يعتقد ذلك، وكالتجوز لصونه، وكقتل بيته والاستخفاف به... واختلفوا في وجهة الكفر بها بعد لاتفاق على التكثير، پھر اس تحقیق کی تائید و توجیہ کیئے  
متعدد ممتاز علماء و فقهاء مثل امام ابو الحسن اشعری، علامہ ابن تیمیہ، علامہ فاسد (المسایرة)  
کے حاشیہ نگار، اور علامہ شامی کی کتابوں اور اقوال سے حوار دینے کے بعد تختیہ ہیں  
و بالجملة يكفر بعض الأفعال ايضاً اتفقاً، وإن لم يسلخ من التصديق  
اللغوي القلبي، وقال القاضي أبو بكر الباتلاقاني كما في الشفاء والممسايرة، فإن  
عصى بقول أو فعل بضر الله تعالى ورسوله، واجتمع المسلمون انه لا يوحد  
الامن كافر، او يقوم دليلاً على ذلك، فقد كفر، وقال أبو البقاء في كليلاته: والكفر  
قد يحصل بالقول قاتلة وبال فعل أخرى، والقول المرجوب للकفر انكار مجتمع عليه  
فيه نفس، ولما فرق بين ان يصدر عن اعتقاد او عناد او استهزاء او لا يتصادف  
اکی کے ساتھ شاہ صاحب نے ان امور کی تفصیل بہت شرح و بسط کے ساتھ  
فرائی جو کا نام علام شریعت کی اصطلاح میں ضروریات دین ہے کہ ان میں سے ہر ایک  
پر ایمان رکھنا ضروری ہے اور کسی ایک کا بھی انکار کفر کا موجب ہو جاتا ہے۔ یہ بحث

خاصی طویل ہے، اختصاراً اسے یہاں پیش نہیں کیا جا رہا ہے

قادیانی ممارت کو سماڑا دینے کے لئے مستکلین کے اس اصول سے بھی مرزا فضلہ اٹھانے کی کوشش کرتے ہیں کہ، «کسی نص کی تاویل، یا تاویل سے انکار، کی بنابر کوئی شخص کافر نہیں ہو جاتا، علام موصوف نے اس اصول کی تشریع فراکر بتایا کہ کون سی تاویل ہے جس سے معدود کھڑا یا جا سکتا ہے! نہیں، فراتے ہیں دلشارع لیو بعد قطع، فی تاویل باطل، فقال، فی عبد الله بن حذافة امیر السریة من تخته بدخول النار۔ لو دخلوها ما خرجوا منها إلى يوم القيمة، إنما الطامة في معرفٍ ..... و غير ذلك من الواقع ..... معاكِن التاویل فیها في غير محله، وعلى تعبير الفقهاء، فی فصل غير مجتهد فيه رأى الحویکن التاویل فیه قطعی البطلان، كما ظهر من كلامه بعد سطرين»

اس کے بعد علامہ تقاضائی کی مشہور کتاب «مقاصد الطالبین فی اصول الدين» سے حسب ذیل عبارت شاہ صاحب نے بطور تائید نقل فرانی الکافر ان اظہر لامان خص باسو المذاقی و ان ابطن عقائد ہی کفر بالاتفاق فیا الزندقی: پھر اس کی مزید توضیح ایں طور کی: قال فی شرحہ قد ظهر ان الكافر ..... و ان کا ز مع اعترافہ بنبوۃ النبی صلی اللہ علیہ وسلم داظہار شاعت الاسلام یبطن عقائد ہی کفر بالاتفاق خص باسو الزندقی ..... فالمراد بابطال بعض عقائد اسکف لیس هو الکفان من الزاد بل المراد ان یعتقد بعض ما یخالف عقائد الاسلام مع ادعائہ ایا، وهو المراد بقوله و بین عقائد الکفرا ی الخلط، كما فی فتح الباری و حکمر المجموع من حيث المجموع الکفر لاغیر: الکفار المحدثین (۱۲-۱۳)

قادیانی ممارت کا اہم ستوں حضرت صیحی علیہ السلام کے بارے میں معالطا انگریز اور پُر فریب تاویلات میں اجتنی میں غالب اسب سے اہم ہے فریب ہے کہ حضرت صیحی علیہ السلام

پر موت طاری کی بجا چکی ہے، اسے اب ان کا دوبارہ دنیا میں واپس آنا ممکن نہیں لور اپنے اس مخالفاط میں وزن پیدا کرنے کے لئے یہ بھی کہتے ہیں کہ ان کی دوبارہ آمد کے عقیدہ سے ختم نبوت کے عقیدہ پر زد پڑتی ہے حالانکہ خود مراحت نبوت کا دعویٰ کر کے ختم نبوت کا انکار کرتے ہیں، پر دلائرست دزدے کہ بکف چراغ دارد۔ اس قسم کی فریب دہکے ذریعہ دراصل وہ۔ نعم خوش۔ یہ ثابت کرنا چاہتے ہیں کہ احادیث نبویہ میں جس مسیح کی آمد کی پیشیں گوسائی کی گئی ہیں اسکا مصادقہ وہ خود۔ مرزا جی۔ یہیں رالحیا ز بالشہر، زکمشہور اسرائیلی کو شہر (چنانچہ قادیانی) است ان مرزا جی کو ہی مسیح موعود کہتی ہے، مرزا تیوں کا یہ دعویٰ اگرہ اس دو رب جنگواد باظلہ ہے کہ اس کی تردید تو کیا تذکرہ کی بھی ضرورت نہ ہوئی چاہئے تھی، بلکہ اسے زمانہ کی ستم ظرفی کہتے ہیں۔ بقول ایک منظر۔ انتشار فکر و خیال کے اس دور کی کمزوری کا نام دیتے کہ اس الغول لکھ بیہودہ دعویٰ نہ صرف قابل غور ٹھہر بلکہ بہت سے ضعیف العقل لوگ اس کا شکار ہو گئے۔

اس لئے یہ بھی بہت ضروری تھا کہ میں علیہ السلام کے آسان پر اٹھائے جانے اور دوبارہ دنیا میں واپس آنے سے متعلق جواہادیث صحیحہ اور قرآنی ریات سے حقائی ثابت ہوتے ہیں وہ سامنے لائے جائیں تاکہ پھر کسی طالب حق کے لئے فریب خوردگی کا امکان نہ رہے، اس غرض سے شاہ صاحب علیہ الرحمہ نے ایک طرف خود عقیدۃ الاسلام، و تجھۃ الاسلام، کے نام سے گران قدر علمی مسودہ اور رکیثر الجہات نیز پر مغرب مباحثت پر مشتمل ایک قیمتی کتاب تصنیف فرمائی، دوسری طرف پہنچت گرد رشید حضرت مولانا مفتی محمد فتحی صاحب (جو اسی دارالعلوم کے مائنائز فرزند ہیں) سے اپنی راہنمائی دیکھائی میں۔ التصریح با قاتفی نزول مسیح۔ نامی کتاب مرتب کرائی جس میں التقریب بستر حدیثیں ہیں جس میں چالیس سے زیادہ صیغہ و حسن

کے درجہ کی ہیں، مختلف معتبر، متداول وغیر متداول آخذ سے جمع کر کے ثابت کیا گیا ہے کہ علیٰ علیہ السلام کے نزول یعنی دنیا میں قیامت کے قریب دوبارہ آشریف للہ کامسئلہ احادیث متواترہ سے اخذ اور اجماعی ہے، جس پر ہر دور کے اہل سنت محدثین سے یکر آج تک تتفق رہے ہیں۔ مزید یہ کہ قادریا نی ابتدئے اپنی عادت کے موافق جن حضرات (علمائے سلف) پر یہ افتخار کیا کہ وہ بھی علیٰ علیہ السلام کے باعی میں مرزا یوں جیسا عقیدہ رکھتے تھے (کران کی موت ہو چکی ہے لہذا دوبارہ آمد کا گویا امکان نہیں) موف نے اس غلط بیانی کا پردہ چاک کر کے مدلل طریقے اور ممکن حوالوں کے ساتھ واضح کیا ہے کہ حضرات بھی دیگر علمائے اہل سنت کی طرح ان کی دوبارہ آمد کے قائل تھے، اس بارے میں ان کی تصریحات معتبر آخذ کے حوالوں سے۔ نقل کی ہیں جس سے ان حضرات کے دامن کا اس الزام سے پاک صاف ہونا منقطع ہو کر سانے آ جاتا ہے، یہ کتاب میں دراصل اہل علم کا استفادہ کی غرض سے لکھی گئی ہیں (اسی دفتر سے عربی زبان میں ہیں) اور ان کی قدر و قیمت کا صحیح اندازہ بھی اہل علم ہی کر سکتے ہیں۔

ان کے علاوہ شاہ عبدالسبّہ قدس سرہ کی ایک کتاب فارسی زبان میں بھی ۔ خاتم النبیین ہے جو دراصل انہوں نے اپنے اہل وطن کشیریوں، اور بلوچستان کے رہنے والوں کے واسطے لکھی ہے۔ کیوں کہ افغانیاں میں فارسی بھی عام طور سے مقامی زبانی کے علاوہ سمجھی جاتی ہے، یہی کتاب کے مقدمہ فکار علماء کے شاگرد مولانا مفتی سعید الرحمن عثمانی مرحوم نے تصریح کیا ہے، اس میں مصنف کے بیان کے مطابق قرآن مجید کی سورہ الحزاب کی آیت، خاتم النبیین، کی صحیح تفسیر و تشریح احادیث بنویہ اور اقوال صحابہ و تابعین نیز جمہور امت کی آراء کی روشنی میں کی گئی ہے کہ اس سے مرزا یوں کی غلط توجیہات اور باطل تاویلات کا پردہ چاک ہجاتا ہے، مرا یوں نے ذکر ہوئی آیت کی ایسی ایسی روکیک اور مضمضہ خیز تاویلات کی ہیں کہ سن کر ان کے علم و فہم

نیزان کی عقل و خرد پر بے ساختہ ہنسی آجاتی ہے، رسالہ کا تعارف کرتے ہوئے خود صرف عید الرحم نے لکھا: اس مقارہ رسالہ ایسٹ درخت نبوت، تفسیر آیت کریمہ "خاتم النبین" کر درد الحاد دزندہ و کفر و ارتداد قادیا فی علیہ ما علیہ صورت تحریر بست" (مقدمہ خاتم النبین)

علامہ کشمیری کے بعض تلامیذ کی مسامعی | حضرت شاہ صاحبؒ کے نزدیک اس فتنہ ز قادیانیت کی کس

قدراہمیت تھی اس کا اندازہ کرنے کے لئے تہمایہ بات کافی ہے کہ موصوف نے اپنے ذوق و مزان جس کے خلاف، اور دیگر کوہ علمی مشنا غل میں اشتغال اور قلت و رفت کے باوجود ذریفی کا خود گران قدر علمی ذخیرہ جمع کر کے اس فتنے کے قلع قلع کرنے کی فکر کی، بلکہ اپنے متعدد ممتاز تلامیذ کو بھی اس راہ پر لگایا چنانچہ۔ جیسا کہ اور ذکر ہوا۔ حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب سے نزدیکی علیہ السلام سے متعلق احادیث جمع کرنے کا کام اپنی رائہنمائی اور زنجراں میں انعاماً دلوایا، جس کے میتو جی میں "التصریح بما تواتر فی نزول المیح" جسی عظیم دنافع کتاب وجود میں آئی اس کتاب کو بعد میں محقق عصر و محدث روزگار شیخ عبدالفتاح ابو عده شاعی استاذ جامعہ امام محمد بن سعید (ریاض) نے نہایت اہم سے شائع کر کے اس کے حسن معنوی و صوری میں غیر عمومی اضافہ کیا (نجزہ اثر ذخیر المجراء)

اسکے علاوہ مفتی صاحب نے ایک کتاب سلیس اردو زبان میں "ختم النبوة" کے نام سے لکھی جو تین حصوں میں مکمل ہوئی، ہمیں حصہ "ختم النبوة فی القرآن" میں نہایت بسط و تفصیل کے ساتھ آیت "خاتم النبین" کی عالماء تفسیر و تشریع ہے، کہ اسے پڑھنے کے بعد مرزا فی باطل توجیہات اور رکن تاویلات کا آمار پواد بھر کرہ جاتا ہے موصوف نے اس حصہ میں پوری ایک سو آیتوں سے آنحضرت صلیم

پرنبوت کا سلسلہ ختم ہو جانا ثابت کیا ہے۔

دوسرے حصہ میں مصنف کے بیان کے مطابق دو مواد احادیث ختم نبوت کے اثبات میں جمع کر کے پیش کی گئی ہیں، ایسے اور آخری حصہ میں دہائی کے ساتھ یہ بتایا گیا ہے کہ مسئلہ ختم نبوت ان مسائل میں سے ہے جن پر صحابہ تابعین، ائمہ مجتہدین اور جمہور امت کا اجماع واتفاق رہا ہے ایزیر کہ ان چیزوں میں ہے جنپیش ضروری آرڈنے کا درجہ حاصل ہے، اس بارے میں خود مصنف کے الفاظ یہ ہیں، یہ مسئلہ ملت اسلامیہ کے ان ضروریات میں سے ہے کہ جس پر آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے عهد مبارک نے لے کر آج تیرہ سو سال تک تمام امت اسلامیہ کے افراد کا قطبی اجمعی واتفاق رہا ہے، جس نے کسی مسلمان گھرانے میں پروردش پانی ہو وہ کبھی اس مسئلہ میں شبہ یا تاویل کے درپے نہیں ہو سکتا (ختم نبوت حصہ سوم مل)

علامہ کشمیریؒ ہی تک ایک دوسرے متاز شاگرد، جن کی سعی و توجہ سے علامہ کی بخاری شریف کی درست تقریر "فیض الباری" کے نام سے عربی کا جامہ پہن کر اور زید و طبع سے آراستہ ہو کر زندہ وجادید بن گئی، یعنی حضرت مولانا بدر حالم صاحب میرٹھی شتم الدلائلؒ کے بھی اس سلسلے میں گراں قدر نقوش میں، جن میں ان کا ایک رسالہ "آواز حق" جب منظرِ عام پر آیا تو اہل نظر نے بڑی قدر کی نگاہ سے دیکھا، چنانچہ پر و فیصلح الدینؒ محمد الیاس برلنیؒ - جن کی تصنیف "قادیانی مذہب" اس موضوع پر سمجھ میں کادھر حکم دالی ایسی کتاب ہے جس سے قادیانیت پر حکام کرنے والا کوئی شخص بنے نیاز نہیں رہ سکتا۔ نے اپنی اسی کتاب کی تہمید میں لکھا ہے، "قادیانی صاجبان کی یہ غیر معمولی یورش اور سرگرمیاں دیکھ کر بالآخر مسلمانوں میں بھی توجہ و حرکت پیدا ہوئی، تحقیق کا شوق پھیلا چاہنے پر ختم نبوت کے مسئلہ پر مسلمانوں کی طرف سے بھی رسائے نکلنے شروع ہوئے، لیکن اس سلسلہ میں سبک مدلل اور جامع رسالہ "آواز حق" نکلا، جو مولانا

بدر حالم صاحب میر بخشی استاد جامعہ اسلامیہ ڈیجیل کالجی کوشش ہے ..... اور  
حیدر آباد میں شائع ہوا۔ (قادیانی مذہب مٹ)

اسکے علاوہ مولانا مرحوم نے اپنی گران قدر بلکہ شاہکار تصنیف "تجھاں اللہ" کے حصہ سوم کے مستقل ایک باب میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے زندہ اسمان پر تشریف لے جانے اور قیامت کے قریب پھر اسماں سے تشریف لانے پر احادیث نبویہ نیزد لاکی عقیلیہ سے استدلال کے اسے ثابت کیا ہے مولانا نے مسئلہ نزول عیسیٰ علیہ السلام پر اس تفصیل کے ساتھ کلام قادیانی فتنہ کے ہی پیش نظر کیا ہے اور قادیانی تبلیسات کا اچھی طرح جائزہ لے کر برانگذرہ نقاب کیا ہے اسی لئے یہ اب کتابی شکل میں مصنف کے پیش لفظ کے ساتھ نزول عیسیٰ علیہ السلام "کے نام سے پاکستان کے ایک ادارہ (ادارہ نشریات اسلام، ریم یار خاں) نے علاحدہ شائع کر دیا ہے اس میں مولانا نے اپنے خاص محققانہ اسنوب میں بہت بصریت افراد اور علیٰ طریقہ پر نزول مسیح کے بارے میں اہل سنت کے عقیدہ کا اثبات اور مرزاںی دعوائے مسیحیت، کا ابطال کیا ہے، موصوف نے بحث کا آغاز ہی ایک نسبت اچھتے اور موثر انداز میں کیا ہے، فرماتے ہیں، "حضرت عیسیٰ علیہ السلام کارکن و نزول بے شک عالم کے عام دستور کے خلاف ہے۔" لیکن ذرا اس پر بھی تو غور کیجئے کہ ان کی دلادت، یہی عالم کے عام دستور کے موانع ہے؟ ان کا نزول عالم کے دریافتی داتخات میں سے ہنس بلکہ عالم کے تخریب کی علامات میں شامل ہے، اور تخریب عالم، یعنی قیامت کی بڑی علامات میں سے ایک علامت بھی ایسی ہنس جو عالم کے عام دستور کے موانع ہو۔ (نزول عیسیٰ مٹ)

اس بارے میں علامہ کشیری کے ایک اور شاگرد حضرت مولانا محمد ناظر نعیانی مظلہ کی قلمی کا وشنوں کا ذکر نہ کرنا موعوف کے ساتھ ہی نہیں، موضوع کے ساتھ بھی

نا الفنا فی ہوگی، مولانا فتحانی کے علم کی سادگی اور پرکاری عوام بالخصوص بے پڑھ کر  
یا بہت کم پڑھ لکھنے لوگوں کیلئے جس درجہ مفید اور موثر ہوتی ہے، اس کا مقابلہ  
نیزد لوں میں اتر جانے والے ان کے انداز تحریر کا اثر عام لوگ جتنا لیتے ہیں اس  
کی برابری کم سے کم موجودہ فضلاً دارالعلوم میں شاید ہی کوئی کر سکے، مولانا محترم  
کے اپنے اسی خاص طرز میں مختصر مگر نہایت جامع اور موثر درس اے۔ قادریانیت  
پر غور کرنیکا سیدھا راستہ اور قادیانی کیوں سلمان ہیں؟ عام طور پر قادریانیت  
کے توڑ میں بختے مفید، بلکہ ستم قادریانیت کے بارے میں عوام کے لئے جس درجہ اکیر  
ہیں، اس میں غالباً اس درجہ کی کسی اور کتاب کا نام لینا مشکل ہو گا البتہ دارالعلوم  
کے مستفیدین میں عالمی شہرت کے حامل مفکر اسلام حضرت مولانا سید ابو الحسن علی  
نڈوی مدظلہ کی کتاب "قادیانیت"، خصوصاً جدید تعلیم یافتہ طبقہ کے لئے  
مرزا سیت کے زہر کا تریاق فراہم کرتی ہے، مولانا نے محض نے اس گردہ کی نفیتی  
اور ان کی ذہنی سطح و مذاق کا پورا المحاظار کھٹکتے ہوئے عصری اسلوب میں یہ کتاب  
لکھی ہے اور ایک خاص بات یہ تحریر فرمائی ہے۔ جس کے لئے بعض غیر مسلم  
ہندوستانیوں کے مظاہر کے بطور حوالہ پیش کئے ہیں، کہ قادریانیوں کو "ہندو"  
قومیت کے علمبردار ذہنیں لوگوں کی تائید و حمایت بھی حاصل رہی ہے، کیوں کہ  
وہ سمجھتے ہیں کہ قادریانی نبوت پر ایمان لانے والوں کا قبلہ ہندوستان ہو گا  
ذکر جماز اور اس تحویل قبلہ کے جو دور رسم نتائج ہو سکتے ہیں وہ اہل نظر  
سے مخفی ہیں (دیکھئے قادریانیت ۵، اطبع لاہور ۱۹۸۶ء)

مولانا علی میان صاحب نے ایک دوسری کتاب "البنی الخاتم" بھی لکھی ہے  
جس میں اس فتنہ کے بعض اور اہم پہلو بھی سامنے لائے گئے ہیں، مثلاً یہ کہ  
"ختم نبوت" کا عقیدہ جن ملتوں میں نہیں ہے (مثلاً عیسائیت) وہ اس درجہ

انتشار اور راگندگی کا شکار بنیں کہ ہر روزت نئے پیغمبروں سے تنگ اکر دہ ان سب کی تکذیب ہی میں عافیت سمجھنے لگیں، اس پر مولانا نے ان طقوں کے بعض ذہین لوگوں کی تصانیف شہادت میں پیش کیں (تفصیل کے لئے دیکھئے البنی النحتم (عربی) از م ۵۵ تا ۶۵)

آخر میں "مکا نختام" کے طور پر دارالعلوم کے اس عظیم فرزند کے ذکرے قلم کو عزت بخشنا اور مقاوا کا حسن انتہا مقصود ہے جس نے زصرف زبان و قلم سے اس فتنہ کا مقابلہ کیا بلکہ اس کی سرکوبی کے لئے سریجفت میدان میں اتر پڑا کہ پھر جس کی قلندرانہ جسارت کی بنی پران فتنہ ساموں کا عرضہ حیات اسی زمین میں تنگ ہو گیا، جو سب سے زیادہ ابی کے لئے فراخ، اور اپنے سینے میں وسعت رکھتی تھی، میری مراد حضرت مولانا سید محمد یوسف صاحب بنودی علیہ الرحمہ سے ہے کہ جن کی مساعی جیلہ اور تحریک "تحفظ ختم نبوت" (کہ جس کے آخری اور فیصلہ کن دور میں وہ فائدہ تھے) کی بدولت یہی پاکستان میں، پھر اس کی اتباع میں حالم اسلام کے دیگر ملکوں میں قادیانیوں کو غیر مسلم اور کافر قرار دیا گیا۔  
ربنا لاتر غ قلوبنا بعد اذ هدیتنا و هب لنا من لدنك درحمة انك  
انت الوهاب -

(حق)

محمد بہان الدین  
دارالعلوم ندوۃ العلماء۔ لکھنؤ۔

رَأْسُ الْأَذْكِيَاوَهُ

# حضرت مولانا الحیدر حسن محدث اردوی اور مرزاوت دیانتی

مولانا مفتی نسیم احمد حبیب فریدی امروہی

حضرت مولانا سید احمد حسن محدث اردوی (م ۱۲۷۰ھ) حضرت قاسم العُلوم والعارف کے ارشد خانزادہ میں سے تھے، حضرت حاجی امداد اللہ ہما جرمکی اور حضرت نافتوی کے خلیفہ مجاز بھی تھے، تحریر و تقریر میں اپنے استاذ منظم سے بہت ثابت رکھتے تھے اس لئے ان کو تصویر قاسم کہا جاتا تھا، حضرت مولانا نافتوی ہی کے زمانے میں وہ کافی شہرت حاصل کرچکے تھے مدرسہ اسلامیہ خورجہ اور مدرسہ عبدالرب ہی میں مسندِ صدارت پر فائز رہے، بعدہ ۱۲۹۶ھ میں وہ حضرت نافتوی کے لیما سے مدرسہ شاہی راد آباد کے سب سے پہلے صدر المدرسین ہوئے۔ ۱۳۰۳ھ میں مدرسہ

حضرت شیخ البندوقے حضرت محدث اردوی کا شریک لکھا ہے جس کے چنان شاعر ہیں۔

کم ہوئی آج صد حضرت ہمارے ہاتھ سے: حضرت قاسم ثانی دے گئے تھے اپنی جو سید اعلما، امام اہل عقل داہل نقل ہے: پاک صورت پاک سیرت مبارز خلق نجکو جب بشیر قاسمی سے بھی ہمے محروم ہم ہے تم ہی تبلاؤ دو کچھ ہم کیا کریں اسے دوستوا ووگ کہتے ہیں کہ چلے علامہ احمد حسن ہے اور میں کہتا ہوں دفات قاسمی، ہونہ تو کامل و اکمل سمجھی بوجو دیں پر اسکو کیا ہے جو کہ مشتاق اداۓ قائم خیرات ہو اپنی اپنی جائے پر قائم ہیں سب اہل کمال ہے پر جگہ استاد کی خالی ٹڑی ہے دیکھ لو! باطل پُر بیاس آئی کان میں بیرے صدایہ حک ہوئی تصویر قاسم صفوی ہستی سے و

شہی سے سعفی ہو گر مدرسہ اسلامیہ عربیہ بام مسجد امروہ کی جانب بیل ڈالی، دیکھتے ہی دیکھتے یہ مدرسہ بام عربی پر پہنچ گیا اور لیک و بیر و نکل سے جو قی درج تشنگان علوم اس دلے علم میں آتے رہے۔ حضرت محمدث امروہی کی شخصیت اور حضرت نافتوی کی نسبت کی وجہ سے یہ مدرسہ بھی دیوبند اور سہارپور کے مدارس سے کسی طرح کم نہ تھا، حضرت محمدث امروہی کے شاگرد رشید، حضرت نافتوی اور حضرت نگلوہی کے بھی شاگرد نیز حضرت حاجی صاحب رحمۃ اللہ علیہ کے فلیفہ و مجاز یعنی مفسر قرآن حضرت مولانا حافظ عبدالرحمٰن صدیقی عُشَّی بیخادی، حافظ عبدالیعنی صاحب پھلاؤدی اور دیگر باکال اساتذہ نے اس مدرسہ کو حضرت امروہی کی رفاقت میں چلایا، استاذ الفقر، حضرت فاری غیبا، الدین الابادی نے اس مدرسہ میں درس تجوید دیا اور یہ ادریسیں دورہ حديث پڑ کر سند فراخ حاصل کی، مولانا سید علی زینبی، امروہی بابائے طب حکیم فرید احمد عباسی، مولانا محمد امین الدین مترجم فیضی صیہنی کو اولاد بامکال حضرات نے جو اپنے اپنے علاقوں میں صاحب درس و فتویٰ ہوئے اور تعلیم و تبلیغ کام انجام دیا۔ اس چشمہ نیشن سے سیرابی حاصل کی۔

پروفیسر عبد العزیز مسٹن نے بھی اس مدرسہ میں کچھ عرصہ تعلیم پائی ہے معمول و متعول کی انتہائی تعلیم اس درسگاہ میں ہوتی تھی، یہاں کے فارغ شدگان کی ایک طویل فہرست ہے جس کو یہاں درج کرنا مقصود نہیں۔

حضرت امروہی نے اپنے استاذ حضرت قاسم العلوم والحدف کی طرح ہرقتنہ کا مقابلہ کیا اور اپنی تحریر و تقریر سے بالل کو اجرنے نہ دیا، بالل کی سرکوپی کرنا ان کا خاص نصب ایں تھا، اس کام کو کہاں کہاں اور کس کس تدبیر سے انجام دیا اس کی تفصیل بھی منظر نہیں، مجھاں مقام میں صرف حضرت محمدث امروہی کی اس جدوجہد کو ذکر کرنا ہے جو انہوں نے مرتزاقا دیانی کے مقابلہ میں کی، بدقتی سے امروہ

میں حکیم محمد حسن جو ایک اچھے خاندان کے فرد تھے مرتaza قادیانی کے دام فریب میں آگئے اور قادیان سے ان کا رظیفہ مقرر ہو گیا، قادیانی نزہب کے دائیں پر بربات پوشیدہ ہیں ہے کہ حکیم محمد حسن امرد ہی اور حکیم نور الدین بھیر وی قادیانیوں کے یہاں نعوذ باللہ شیخین کا تربہ رکھتے ہیں اور ان کو رضی اللہ عنہ لکھا جاتا ہے، مرتaza کی جھوٹی بیوت کا دار و مدار اخیس دو نوں کی دجل آئینہ تحقیق پر تھا، حکیم محمد حسن نے اپنے محل کے قریب رہنے والے چند اشخاص کو مرتaza قادیانی کی طرف مائل کر دا تھا حضرت مولانا امرد ہی اور ان کے ذی استعداد شاگردوں نے حکیم محمد حسن کا ڈٹ کر مقابلہ کیا اور وہ اپنی بطل و بیجا کوشش میں امید کے مطابق کا یا ب نہ ہو سکے ان لوگوں میں سے جو قادیانی کی طرف مائل ہو گئے تھے بعض لوگوں نے توہہ کر لی تھی حضرت محمد امرد ہی کو بڑا فکر تھا کہ ان کے دھن میں یہ فتنہ وبار کی طرح پھیلتا جا رہا ہے چنانچہ وہ اپنے ایک مکتوب گرامی میں جو مولانا حافظ عید الغنی صاحب پھلاؤ دی کے نام ہے اس فقرہ کا ذکر فرماتے ہیں۔

بندہ نحیف احرار الز من احمد حسن غفران

بخدمت برادر مکرم جامع کمالات عنبرم حافظ مولوی محمد عبد الغنی ملک اشد تعالیٰ بعد سلام معانگار ہے کہ ..... امرد ہی میں اور خاص محلہ دربار (کلاں) میں ایک رض دبائی ہملک یہ پھیل رہا ہے، کہ محمد حسن جو مرتaza قادیانی کا خاص خواری ہے، اس نے حکیم آل محمد کو جو مولانا نوتوی علیا رحمہ سے بیعت تھے مرتaza کا مرید بنا چکھوڑا اور سید بدر الحشن کو جس نے مدرسہ میں مجھنا کارہ سے بھی

مہ مولانا سید بدر الحسن امرد ہی کے تلامذہ میں سے تھا، ان کی آمد فرست محمد حسن کے پاس رہنے لگی اور ان کی باقی سنکریات سیع علیا سلام میں ربقیہ کے صفحہ

کچھ پڑھا رہے، مرزا کی طرف مائل کر دیا، ان دونوں کے بھگٹنے سے محمد حسن کی بن چری، لدن ترانیاں کرنی شروع کیں، طلبہ کے مقابلے سے یوں عقب گذاری (کی) احمد حسن میرے مقابلہ پر آئے، میں جب مناظرہ پر آمادہ ہوا اور یہ پیغام دیا کہ حضرت امرزا کو ملا یئے صرف راہ میرے ذمہ دیا، مجھ کو لے چلے میں خود اپنے صرف کا متكلفل (ہمون گا) بسم اللہ اکابر اور مرزا دونوں مل کر مجھ سے مناظرہ کرنے یا میرے طلبہ سے مناظرہ کیجئے ان کی مغلوبی میری مغلوبی، تب مناظرہ کا دعویٰ چھوڑ، مبارکہ کا ارادہ کیا، بنام خدا میں اس پر آمادہ ہوا اور بتے تکلف کہلا بھیا، بسم اللہ مرزا آؤے، مبارکہ مناظرہ جو شق وہ اختیار کرے میں موجود ہوں (عن نبی) اسکے بعد جامع مسجد (امروہ میں) ایک وعظ کہا اور اس پیغام کا بھی اعلان کر دیا اور مرزا کے خیالاتِ فاسدہ کا پورا روکیا۔

کل بر ذمہ دوسرا دعظ ہوا جو بخشندر تعالیٰ بہت پر زور تھا اور بہت زور کے

(باقیہ حاشیہ صفحوہ گذشتہ) ان کو شک و تردید ہو گیا، بہت سے علماء نے ہر چندان کو سمجھایا لیکن ان میں باطل کا اثر ہو گیا تھا اسلئے کسی کی نہ سنتے تھے اور اس اس مناظرہ کرتے تھے، حضرت محدث امروہیؒ کو اس کی اطلاع ہو چکی تھی ایک دن ان کو حضرت کے پاس نایا گیا ذہ خود بخور آئے، حضرت نے ان کو دیکھ کر حرام ہولی بدرا الحسن، حقیقت میں تم ہمارے طبیب روحانی ہو، ہمیں غدر ہو چلا تھا کہ ہمارا شاگرد اور ہمارے پاس بیٹھنے والا باطل میں گرفتار نہیں ہو سکتا، اب معلوم ہوا کہ یہ بات غلط ہے تم نے ہمارا غدر توڑ دیا، معلوم کر کس جذبہ سے یہ افاظ فرمائے تھے کہ مولی بدرا الحسن زار زار رونے لگے اور قدموں پر لوٹے لوٹے پھرے اور اپنے فاسدہ قیدہ سے تبر کی یہی بدرا الحسن حضرت رحمۃ اللہ علیہ کے ساتھ مجلس مناظرہ را پور میں موجود تھے۔

ساتھ یہ پکار دیا کہ دیکھو مولوی فضل حق کا یہ اشتہار مطبوعہ رادر (میرا یہ اعلان  
مرزا صاحب کو کوئی صاحب لوجہ اشغیرت دلائیں، کب تک خلوت خانہ میں  
چوریاں پینے بیٹھ رہو گے؟ میدان میں آزاد اسلامی برتری کی قدرت کا ملک کا ناشا  
دیکھو کہ الجی تکہ خدا کے کیسے بندے تم سے دجالِ انت کی سرکوبی کے  
واسطے موجود ہیں۔ اگر تم کو اور تمہارے خواجیں کو غیرت ہے تو آؤ ورنہ اپنے  
ہفوات سے باز آؤ۔ بفضلہ تعالیٰ ان دونوں عظوں کا اثر شہر میں ایسے  
زیادہ پڑا اور دشمن مرعوب ہوا۔

پیش گئی توبی ہے کہ زمبابوے ہو، ز مناظرہ مگر دعا ہے ہر زدت یا در کھنا مولانا  
گنگوہی مظلہ (رادر) مولوی محمود حسن صاحب دیوبندی نے بہت کلماتِ اطمینان  
تحریر فرمائے ہیں، ارادہ دیے، دوچار وعظ اور کہوں۔

(۱۹۷۹ء ذیقعدہ ششم مطابق یکم ارچ ۱۹۰۷ء از امر وہ)  
خود حضرت محمد امر وہی نے مرزا کبڑا راست بھی ایک مکتوب گرامی تحریر  
فرمایا جو قادیانیوں کی روئیدار مباحثہ رامپور میں درج ہے۔ حضرت تحریر فرماتے ہیں  
ہ بسم اشرا اپ تشریف لائیے، میں آپ کا مخالف ہوں۔ آپ مسح موعود  
نہیں اور نہ ہو سکتے ہیں آپ اپنے کو مسح موعود ہونے کا دعویٰ کرتے ہیں، میں  
بنام خدا مستعد ہوں، خواہ مناظرہ کیجئے یا ساہل آپ اپنے اس دعویٰ کا احادیث  
معترہ سے ثبوت دیجئے میں افت، اللہ تعالیٰ اس دعوے کی قرآن و احادیث  
صحیح سے تردید کروں گا۔

وَالسَّلَامُ عَلَى مَنْ أَتَى اللَّهَ بِهِ

دُرُسٌ مَرْسُ عَبْرَيْ اِرْدَرَ

(دستہ ضروری مباحثہ رامپوری مطہر)

حاشیہ الحکم صفحہ پر (بکھیں)

اون نام کو شششوں کا ذکر مرزا نے قادیان کے سامنے بھی ان کی جماعت کی طرف سے بذریعہ خطیباہراہ راست کیا جاتا ہوگا، مرزا کو چنان دیکھ علا، حق سے عناد تھا حضرت امرد ہی سے بھی دل بغض ہو گیا اور ایک رسالہ دافع البلار لکھا جس میں ایک بڑی لمبی پڑاٹی تہمید کے بعد حضرت امرد ہی کو مخاطب کیا ہے، مخاطب میں جو الفاظ استعمال کئے ہیں ان سے اندازہ ہوتا ہے کہ مرزا کو حضرت کی ذات سے اپنے لئے بڑا خطرہ لاحق ہو گیا تھا، دافع البلار سے مرزا کی تحریر کے چند جملے یہاں پیش کئے جاتے ہیں۔

(حاشیہ صفحہ گذشتہ) عہ حضرت محمدث امرد ہی کی ایک تحریر مجھے ملی ہے جو عربی زبان میں ہے اور جس کو میں رسالہ دار العلوم دیوبندی بابت شعبان ۱۴۰۸ھ میں سلسلہ سوانح حضرت محمدث امرد ہی شائع کر اچکا ہوئی اس کا ترجمہ ذیل میں پیش کیا جاتا ہے۔ اس میں کوئی شبہ نہیں کہ سیع ابن سریم علیہ السلام کو اشد تعالیٰ نے زندہ آسمان کی طرف اٹھایا اور انکو قتل و صلیب سے بچا لیا وہ قرب تیامت میں خروج دجال کے بعد جامِ مع دمشق کے منارہ شرقی سے اتریں گے اور دوزر و چادر دل میں پیٹھے ہوں گے اور دو فرشتوں پر اپنے دنوں ہاتھ رکھے ہوئے ہوں گے ان کے سر سے پانی ٹیک رہا ہوگا، گویا وہ ابھی عسل کر کے غسل خانہ سے برآمد ہوئے ہیں وہ صلیب کو توڑ دیں گے، خنزیر کو قتل کر دیں گے، جزیرہ موقوف کر دینے کے دجال اکبر ان کے ہاتھ سے قتل ہو گا ان کے سانس سے کافر رجا یگا، چنان تک ان کی نظر چائے گی باطل ختم ہو جائے گا، یہ باتیں حق ہیں اس میں باطل کو راہ نہیں۔ کتب اشد سے اور نبی صادق و صد وقی صلی اللہ علیہ وسلم کے اقوال سے یہی ثابت ہے، جو شخص یہ دعویٰ کرتا ہے کہ سیع ابن سریم وفات پائے اور وہ خود نعمۃ بالاشد را لائے گئے۔

..... مولوی احمد حسن صہب امر و هي کو ہمارے مقابلہ کیلئے خوب موقع مل گیا ہے ہم نے سنابے کر دہ بھی دوسرے مولوؤں کی طرح اپنے مشترکاً عقیدہ کی حیات میں تاکہ کسی طرح حضرت مسیح ابن مریم کو موت سے بچائیں اور دوبارہ اتار کر خاتم الانبیاء بنادیں بڑی جا حکای سے کوشش کر رہے ہیں ... اگر مولوی احمد حسن صاحب کسی طرح باز نہیں آتے تو اب وقت اگیا ہے کہ آسمانی فیصلہ سے ان کو پتہ لگ جائے یعنی اگر وہ درحقیقت مجھے جھوٹا سمجھتے ہیں اور میکے اہمات کو اُن کا افراد خیال کرتے ہیں نہ خدا کا کلام توہل طریق یہ ہے کہ جس طرح میں نے خدا تعالیٰ سے اہم پا کر زندہ اوری القریۃ نولا الا کلام لہلک المقام دُلَّانَه ادی الامر دھہ لکھو دیں مومنوں کی دعا تو

(بقیہ حاشیہ صفحہ گذشتہ) مسیح موعودؑ سے اس نے اللہ اور راسکے رسول سے بخارت کی افواہ نے کتاب اللہ اور احادیث کی نصوص ظاہرہ سے اعراض کیا اور امر ثابت کی مخالفت کی دہ ومن یشا تقی الرسول آنے کا مصدقہ ہے، یہ مرزانی جھوٹ بولتے ہیں یہ نزول عیسیٰ علیہ السلام کے منکر ہیں، عنقریب اشر تعالیٰ ان کے قول کو باطل کر دھلائیگا اور حق کی فتح ہوگی، اللہ تعالیٰ بہترین کار ساز ہے، اے مسلمانو! اور اسے کتاب اللہ اور احادیث رسول صلی اللہ علیہ وسلم کے شیدائیو! تم اس گمراہ اور گمراہ کن شخص سے بچتے رہو اور اسکے میں جوں سے سخت پر پیزار کھو اس لئے کہ یہ اس امت کا دجال ہے حصہ اس سرور کائنات صلی اللہ علیہ وسلم نے ارشاد فرمایا ہے کہ قیامت قائم نہ ہوگی جب تک تیس جھوٹے دجال نہ آ جائیں ان میں سے ہر ایک یہ دعویٰ کرے گا کہ میں اللہ کا رسول ہوں۔ حررہ خادم الطلیب احرار الزمن

احمد حسن اکسینی الامروہی غفرزادہ الدین و حسن البیان

خداستہ ہے وہ شخص کیسا مون ہے کا ایسے شخص کی دعا اسکے مقابلہ میں تو سی جاتی ہے جس کا نام اس نے بھال اور بے ایمان اور مفتری رکھا ہے مگر اس کی ایخا دعائیں نہیں سنی جاتیں۔ پس جس حالت میں میری دعا قبول کر کے اللہ تعالیٰ نے فرمادیا کہ میں قادریاں کو اس تباہی سے محفوظ رکھوں گا خصوصاً ایسی تباہی سے کو لوگ کتوں کی طرح طاعون کی وجہ سے میری بھائیاں تک کر بھانگنے اور منتشر ہونے کی نوبت آؤے۔ اسی طرح ہولوی احمد حسن صاحب کو چاہئے کہ اپنے خدا سے جس طرح ہو سکے امر وہ کی نسبت دعا قبول کرائیں کہ وہ طاعون سے پاک رہے گا اور اب تک یہ دعا قریب تیاس بھی ہے کیوں کہ ابھی تک امر وہ طاعون سے دوسروں کے فاصلہ پر ہے لیکن قادریاں سے طاعون چاروں طرف بفاصلہ دو کوں آگ لگا رہی ہے، یہ ایک ایسا امداد میں مقابلہ ہے کہ اس میں لوگوں کی بھلائی بھی ہے اور نیز صدق اور کذب کی شناخت بھی کیونکہ اگر ہولوی احمد حسن صاحب لغت باری کا مقابلہ کر کے دنیا سے گزر گئے تو اس سے امر وہ کو کیا فائدہ ہوگا، لیکن اگر انہوں نے اپنے فرضی میمع کی خاطر دعا قبول کر کے خدا سے یہ بات منوالی کا امر وہ سر میں طاعون نہیں پڑے گی تو اس صورت میں زصرف ان کو فتح ہو گی بلکہ تمام امر وہ سر پران کا ایسا احسان ہو گا کہ لوگ اس کا شکر نہیں کر سکیں گے اور مناسب ہے کہ ایسے مبارکہ مضمون اس اشتہار کے کے شائع ہونے سے پندرہ دن تک بذریعہ چھپے ہوئے اشتہار کے دنیا میں شائع کردے جس کا یہ مضمون ہو کہ میں یہ اشتہار مرزا غلام احمد کے مقابلہ پر شائع کرتا ہوں جنہوں نے میمع موعد ہونے کا دعویٰ کیا ہے اور میں جو موسن ہوں، دعا کی قبولیت پر بھروسہ کر کے یا الہام پا کر یا خواب دیکھ کر یہ اشتہار دیتا ہوں

حکم مرزا قادریاں کے بھائی طاعون مونث ہے

کے امر وہ ضرور بالضرور طاعون کی دست برداشت محفوظ رہے گا، لیکن قادیان میں تباہی پڑے گی کیونکہ مفتری کے رہنے کی بجائے ہے: اس اشتہار سے غالب آئندہ جاڑے تک فیصلہ ہو جائیگا، دوسرے تیرے جاڑے تک ..... اول یہ کارروائی (طاعون) پنجاب میں شروع ہوئی یکن امر وہ بھی مسیح موعود کی محیط ہمت سے دور نہیں، اس لئے اس مسیح کا افراد کو دم ضرور امر وہ تک بھی پھوٹھی گایا ہماری طرف سے دعویٰ ہے، مولوی احمد حسن اس اشتہار کے شائع ہونے کے بعد جس کو وہ قسم کے ساتھ شائع کرے گا امر وہ کو طاعون سے بچا سکا اور کم سے کم تینا جاڑے امن سے گزر گئے تو اس خدا تعالیٰ کی طرف سے نہیں، پس اس سے بڑھ کر اور کیا نہ صل ہو گا اور میں کبھی خدا تعالیٰ کی قسم کھا کر کہتا ہوں کہ میں مسیح موعود ہوں اور دی ہوں جس کا نبیوں کے وعدہ دیا ہے اور میری نسبت اور میرے زمانے کی نسبت توریت اور انجیل اور قرآن شریف میں خبر موجود ہے کہ اس وقت آسمان پر خسوف و کسوف ہو گا اور زمین پر طاعون پڑے گی، اور میرا یعنی نشان ہے کہ ہر ایک مخالف خواہ دہ امر وہ میں رہتا ہو اور خواہ امر تسلیم میں خواہ دیتی میں اور خواہ کلکتہ میں اور خواہ لاہور میں اور خواہ گورنمنٹ میں اور خواہ بٹالہ میں اگر وہ قسم کھا کر کہے گا کہ اس کا نلاں مقام طاعون سے پاک رہیگا تو ضرور وہ مقام طاعون میں گرفتار ہو جائیگا۔ کیونکہ اس نے خدا تعالیٰ کے مقابل پر گستاخی کی اور کچھ مولوی احمد حسن حسین بیگ تک مدد و دنبیں بلکہ اب تو آسمان سے عام مقابلہ کا وقت آگیا اور جس قدر لوگ مجھے جھوٹا سمجھتے ہیں جیسے شیخ محمد حسین بٹالوی جو مولوی کر کے مشہور ہیں اور پیر مہر علی شاہ گورنڈوی جس نے بہتوں کو خدا کی راہ سے روکا ہوا ہے اور عبد الجبار اور عبد الحق اور عبد القادر (دوی)

جو مولوی عبداللہ کی جماعت میں سے ہم کھلاتے ہیں، اور نشی الہی بخش صاحب۔  
اکاؤنٹنٹ بنجھوں نے مسیکر مخالف اہم کا دعویٰ کر کے مولوی عبداللہ صاحب کو سید  
بناریا ہے اور اس قدر صریح حجوث سے نفرت نہیں کی اور ایسا ہی نذر حسین دہلوی  
جو ظالم طبع اور تکفیر کا بانی ہے ان سب کو چاہئے کہ ایسے موقع پر اپنے اہاموں لدراپنے  
ایمان کی عزت رکھ لیں اور اپنے اپنے مقام کی نسبت استھار دے دیں کہ وہ طاعون  
سے بچا جائیگا اس میں مخلوق کی سراسر بھلائی اور گورنمنٹ کی خیر خواہی ہے اور ان  
وگوں کی خدمت ثابت ہو گی اور دلی سمجھے جاتیں گے درز دہ اپنے کاذب درفتری  
ہونے پر ہرگز اس گے اور ہم عنقریب انشا اللہ اس بارے میں مفصل استھار  
شائع کریں گے۔ دا سلام علی من اتبع الہدی

رامخواز اذ اذن الہادار، مہاتما جناح مطبوعہ ضیا الاسلام قادریان مولود اپریل ۱۹۷۲ء)

## طاعون کی پیش گوئی کا انجام

قادیان میں طاعون کا آنا، مولانا شمار اللہ امرتسری نے مرزا کی بہت سی  
پیش گوئیوں کا اتنا اثر دکھانے کے بعد اس پیش گوئی پر بھی اپنے رسالے  
اہماتِ مرزا میں بہت تفصیل سے لکھا ہے، میں اس موضوع پر انکے کہے ہوئے خدا میں خیز  
اقتباسات پیش کرتا ہوں، مولانا امرتسری فرماتے ہیں

”اس پیش گوئی پر تو مرزا جی نے اپنی صداقت کا بہت کچھ مدار رکھا ہے، رسار  
دافع الہادار میں تو اس قدر زد رہے کہ تمام دنیا کے ووگوں کو لکھا راجا تھے: کوئی ہے  
کردہ بھی ہماری طرح اپنے اپنے شہر کی بابت کہے انه او نی القویۃ۔ یہاں رقادیان  
میں) طاعون کیوں نہیں آتا؟ بلکہ جو کوئی باہر کا آدمی تاریان میں آ جاتا ہے وہ بھی اچھا  
ہجاتا ہے: مگر خدا کی شان کیا ہی کسی نے پہنچا ہے۔ شر

جب بھر کو دیکھو وہ کیسا سر اٹھاتا ہے  
سکبر وہ بڑی شئی ہے کرفوراً ٹوٹ جاتا ہے۔

چند روز تو مرزاجی نے بہت کوشش کی کہ قادیان کے طاعون کا انہماز ہو مگر بھری کی ماں کب تک خیر نہ لئے، اُنہوں نے امریں متعق ہو گیا کہ مرزاجی کو اپنی جان کے لائے پڑ گئے تو ایک اعلان جلی حروف میں باری کیا جو درج ذیل ہے۔

اعلان:- چونکہ آج کی مرض طاعون ہر جگہ بہت زور پر ہے اس لئے اگرچہ قادیان میں نسبتاً آرام ہے لیکن مناسب معلوم ہوتا ہے کہ بر عیا ت اسیاب بڑا جسم جمع ہونے سے پرہیز کیا جائے اس لئے یہ قرآن مصلحت ہوا کہ دسمبر کی تعطیلوں میں جیسا کہ پہلے اکثر احباب قادیان میں جمع ہو جایا کرتے تھے، اب کی دفعہ اس اجتماع کو بمحاذ، نذکورہ بالا حضورت کے متوف رکھیں اور اپنی اپنی بھگ پر خدا سے دعا کرتے رہیں کر دہا اس خطۂ زمک ابتلاء سے ان کو ادراں کے اہل دعیاں کو پچاہے

ر اخبار البدار قادیان ۱۹ دسمبر ۱۹۰۲ء)

اسڈا شر کیس دبی زبان سے قادیان میں طاعون ہونے کا اقرار ہے، کسی بوج پھار سے لکھا گیا ہے کہ "نسبتاً آرام ہے جس سے دام افتاد دل کو بالکل آمام ہی معلوم ہو مگر دنا اس نسبتاً کے لفظ کی نسبت کو سمجھتے ہیں اور اس کی حاشیہ کرنے کو سرکاری روپ میں پیش کرتے ہیں، چنانچہ قادیان کے اخبار البدار (جورنال) جی کا ڈائری نویس ہے) کے نمبر ۱ صفحہ ۵ پر لکھا ہے کہ-

مانے پر تاپ سنگھ نے (جو قادیان میں لوگوں کو میکر لگانے آئے تھے) کہا کہ میں مرزاجا محب سے بھی کہتا مگر انہوں نے ڈھنگ بنایا ہوا ہے اس لئے میں۔ سرِ دست ان کی خدمت میں کچھ نہیں کہتا۔ میں یہاں نہ آتا مگر چونکہ متواتر پورٹ پھوپھو بہا ہے کہ (یہاں) چوبڑوں میں طاعون ہے اس لئے آنا پڑا۔

یہ سنکر جناب مرزا صاحب کے نازد ادا سے بعد تسلیم دجود طاعون دبی زبان سے  
نادیں فرماتے ہیں۔

انہ اوی القریہ میں قریہ کا لفظ ہے قادریان کا نام نہیں اور قریہ قیرا سے  
نکلا ہے جس کے معنی جمع ہونے اور اکٹھے بیٹھ کر کھانے کے ہیں وہ لوگ جو اپس  
میں معاکلت رکھتے ہیں، اس میں ہندو اور چوہڑے داخل ہیں۔

(اخبار مذکورہ ۱۹۰۲ء کا توبر)

حال انکر رافع البلاء مطبوعہ ریاض ہندو شہر پر لکھتے ہیں، خدا نے بستقت کر کے  
قادیریان کا نام لے دیا ہے۔ اب یہاں صاف ہی انکار ہے۔ خدا کی شان کو  
ابھی کل ہی کاذکر ہے کہ یوں لکھا جاتا تھا اور شور پھایا جاتا تھا کہ  
(تیسرا بات جو اس وجی (تعلق طاعون) سے ثابت ہوتی ہے وہ یہ ہے  
کہ خدا تعالیٰ بہر حال جب تک کہ طاعون دنیا میں رہے گوستہ برس تک رہے)  
قادیریان کو اس کی خوفناک تباہی سے محفوظ رکھیں گا کیونکہ اس کے رسول کا  
تخت گاہ رہے، اور یہ نما انتوں کے لئے نشان ہے۔

مولانا امرتسری اس عبارت کو درج کرنے کے بعد فرماتے ہیں۔

مگر آج یہ بات کھلی کر قادریان کا نام ہی نہیں قادریان کے رہنے والوں سے ہم نے  
بگوش خود سنا کہ اگر مرزا یہ میش گولی ذکرتا تو قادریان میں کبھی طاعون نہ آتا،  
جب سے اس نے میش گولی کی ہے ہم نے اسی روز سے سمجھا تھا کہ ہماری خیر  
نہیں، خدا اس کی تکذیب کرنے کو قادریان میں ضرور ہی طاعون بھیج گا، سو ایسا  
ہی ہوا۔

۱۶ اپریل ۱۹۰۲ء کے اخبار البد قادریان میں مندرجہ ذیل ایک نوٹ  
ایڈیٹر کی طرف سے نکلا تھا (وہ یہ ہے)

قادیانی آریہ سماج کے دوسرے سالانہ جلسہ پر جو کر ۲۔ ۲ اپریل کو ہوا، سنایا گیا ہے کہ یوگندر پال صاحب نے بڑے دعوے سے یہ پیش کی تھی کہ ہم بذریعہ ہمون کے قادیانی کو (طا عون سے) یا کہ دعاف کر سکتے ہیں۔ سو جلسہ کا ختم ہونا تھا کہ یوگندر پال تو کیا دعاف کرتے خود طاعون نے صفائی شروع کر دی اخبار اہل حدیث امرتسر مورخ ۲۰ مئی ۱۹۰۷ء کے پرچم میں معتبر شہارت کے حوالہ سے بتایا گیا ہے کہ اپریل ۱۹۰۷ء کے دو ہفتہوں میں ۳۱۳ آدمی قادیانی میں طاعون سے مرے ہیں (الانگریزی کی آبادی ۲۸۰۰ کی ہے، سب لوگ اور ادھر بھاگ گئے تمام قصبه دیران سننان نظر آتا ہے۔

مولانا شنا ماشد امرتسری مرتضیٰ غلام احمد قادری کی مندرجہ ذیل عبارت حقیقت الوجی مشہد سے نقل فرماتے ہیں۔

”طا عون کے دونوں میں جب کہ قادیانی میں طاعون زد پر تھامیر اڑا کا۔ شریف احمد بیار ہوا راخوذ از اہمات مرتضیٰ غلام احمد قادری (مولانا شنا ماشد امرتسری)

## منظرة رام پور

رامپور میں نشی ذوالفقار علی قادیانی ہو گئے تھے رجومولانا محمد علی جوہر کے بڑے بھائی تھے) اور ان کے چیزاد بھائی حافظ احمد علی خان شوق رامپوری، جات حقہ کے ساتھ تھے دونوں ہی نواب رامپور کے خاص ملازم تھے، مولانا شنا ماشد امرتسری کے قول کے مطابق ان دونوں میں بحث و مباحثہ ہوا کرتا تھا، نواب حامد علی خاں دالی ریاست رامپور نے اس بحث و مباحثہ کا حال معلوم کر کے کہا کہ دونوں فریق سرکاری خرچ پر اپنے اپنے علماء کو بلا یہیں، چنانچہ ۵ ارجون مناظرہ کے لئے مقرر ہوئی، اہل حق کی طرف سے حضرت محدث امردہ بھی شیخ الہند

مولانا محمود حسن دیوبندی، حضرت مولانا حافظ محمد احمد، حضرت مولانا تھانوی وغیرہم کو دعو کیا گیا، ابوالوفاء مولانا شمارشہ اسرائیل نے مناظرہ کیا، فرقہ ثانی کی حیات کے لئے تکمیل محمد حسن امر وہی، خواجہ کمال الدین وغیرہما رام پور پہنچتے تھے حضرت مولانا امر وہی نے مولانا حافظ عبدالغنی پھلاددی کو ایک مکتب گرامی میں اس مناظرہ کے بارے میں یوں تحریر فرمایا تھا

..... امسال ایک مرتبہ دہرہ دون جانا ہوا اور پھر بھاگلپور اب بیاست رام پور میں فیما بین اہل سنت وجاعت و گردہ قادریانی مناظرہ قرار پایا ہے، رئیس (نواب) کی خواہش ہے میری مشافہت میں مناظرہ ہو، قادریانیوں نے مولوی محمد حسن امر دہی دھلوی سرور اور دوچار اور کو منتخب کیا ہے، ادھر سے اول میرزادہ میاگی ہے اور مولوی محمد اشرف علی صاحب کا (اور) مولوی خلیل احمد، مولوی مرتضی حسن چاندپوری کا، نیز پندرہ جون مقرر ہے۔ کل بطلب بندہ رجسٹری خط آیا کہ آپ بروز پنجشنبہ دس جون کو رام پور آ جاویں امور ضروریہ آپ کے سامنے طے ہونے کیس، غالباً جمع کے بعد روانہ ہوں، میں نے مولانا محمود حسن صاحب صاحزادہ صاحب (مولانا حافظ محمد احمد) اور مولانا جیبل الرحمن صاحب کو لکھا ہے کہ (امر وہی) جمع ہڑی میں اور ایک ساتھ روانہ ہوں، غالباً سب حضرات تشریف لاویں آپ کو ضروریہ تکلیف دی جاتی ہے کہ دعا اور ہمت قلبی سے اعزاز کریں۔

(۱۹ جادی الاول ۱۳۲۴ھ بروز چمارشنبہ (مطابق) ۹ جون ۱۹۰۹ء)

اپنے دوسرے مکتب گرامی میں اس مناظرہ میں جو نمایاں کامیابی ہوئی اس کو مولانا حافظ عبدالغنی پھلاددی کے نام ایک مکتب میں یوں ارقام فرماتے ہیں۔  
بندہ نحیف احقر الز من احمد حسن غفرلہ — بخوبت جامع کے لات

برادر مکرم مولوی حاجی حافظ محمد عبدالغئی صاحب سلمہ  
بعد سلام منون مکلف ہے۔

..... رامپور جانے کے بعد سہ شنبہ کے روز مناظرہ شروع ہوا مسئلہ  
دفات سیع کاموںی محمد احسن قادریا نی..... مرزا نی نے ثبوت پیش کیا  
مولوی شا رائشد امرتسری نے اہل اسلام کی طرف سے تحقیق و ایامی دہ جوابات  
دنداں شکن دیئے کہ اشا رائشد مجلس میں ہر خاص و عام پر محمد احسن کی مغلوبی اور  
مولوی شا رائشد کا فلکہ واضح و ثابت ہو گیا، اسی روز رامپور میں عام شہرت ہو گئی  
(ک) قادریا نی پسپا ہوئے مگر وہ بے غیرت اگلے روز بھی انکنٹریل ہوئے، محمد احسن کو  
ناقابل ان کر خود ان کے گروہ نے در سر امناظر مقرر کیا وہ بھی کامیاب نہ ہو سکا،  
تیسرا روز ایامی جوابات میں بہت ذلیل ہوئے، نواب صاحب نے فرمایا  
یہ مسئلہ ختم ہوا اور حاضرین کو حق و ناجی معلوم ہو گیا، اب ثبوت مرزا کا ثبوت دیجئے  
آمادہ نہ ہوئے اور ایک شب کی ہلکت لی، شب میں یہ درخواست لکھی کہ حضور  
(نواب صاحب) اہل اسلام کے حامی ہیں بمقابلہ حضور یہ کو مناظرہ کرنا منتظر  
نہیں، نیز مناظرہ اہل اسلام بذریبان ہے ہمارے مقدار اسیلہ نجات (مرزا قادریا نی)  
کی بھاری گستاخی کرتا ہے، لہذا ہم کو مناظرہ کرنا کسی حال میں منتظر نہیں، معاف  
فرمائیے۔ یہ درخواست لکھ کر بعض شب میں ہی روانہ ہوئے اور بعض دن  
میں رائی .. والحمد للہ .. . (رجوع ۱۹۰۹ء)

اب مناسب خیال کرتا ہوں کہ مناظرہ رامپور کی کچھ رویداد ہفت روزہ  
اخبار دبدبہ سکندری رامپور سے پیش کی جائے  
دبدبہ سکندری کے دو پرچوں میں مناظرہ کا مختصر عالیکھا ہے مفصل طور  
مناظرہ کی رپورٹ نہیں لکھی ہے۔ ایک پرچہ سے معلوم ہوا کہ حافظ احمد علی صاحب نے

مناظرہ کی تکمیل روئیداد دبیر سکندری کو بھیجنے کا وعدہ کیا تھا، لیکن وہ بعض موافع کی وجہ سے پوری کیفیت تحریر کر کے دبیر سکندری کو نہ بھجو کے، ممکن ہے مولانا شمار اسٹرام تسری نے اپنے رسالہ اہل حدیث میں مناظرہ کے تمام احوال و کوائف شائع کر دیئے ہوں، لیکن رامپور کی رفلا ابیری میں اخبار اہل حدیث کا کوئی فائل ۱۹۱۸ء سے پہلے کا نہیں ہے، حضرت محمد امرد ہی کی ایک محرکۃ الاتمار تقریر بھی مناظرہ کے دوران یا احتظام پر غواب کی موجودگی میں ہوتی تھی اس کا بھی حافظین پر بہت اثر پڑا تھا، مولانا عبد الوہاب خاں رامپوری مرحوم نے جمع سے فرمایا تھا کہ میں نے یہ تقریر رسمی تھی، یہ مناظرہ قلعہ رامپور کے اندر ہوا تھا اور اندازہ ہوتا ہے کہ علاوہ خواص کے شہر کے اور بھی بہت سے تعلیم یافتہ اشخاص کو سماعت کا موقع ملا تھا، مناظرہ ۱۹۰۹ء کو شروع ہوا اخبار دبیر سکندری کے پرچوں میں اس کی جو روئیداد چھپی ہے اس کی تفصیل یہ ہے۔

اس ہفتہ میں کئی روز حضرات علماء اسلام اور جماعت احمدیہ قادریانی میں نہایت عمدہ مناظرہ ہوا، اس مناظرہ کے محرك و مجوز جانب حافظ احمد علی خاں صاحب حنفی نقشبندی ہستم کار خانہ جات، ذات خاص حضور اور مشی ذوالفقار علی خان صاحب پیغمبر نہاد نجحہ آبکاری ریاست رامپور ہیں۔

بہت سے حضرات علماء اسلام مناظرہ میں تشریف لائے گئیں، جن میں سے چند حضرات کے نام نامی یہ ہیں۔ (حضرت) مولانا احمد حسن امرد ہی حضرت مولانا خیل احمد صاحب سہا پوری، حضرت مولانا اشرف علی تھانوی، جانب مولانا محمد شنا راشد صاحب ام تسری، جانب مولانا محمد ابراہیم صاحب سیالکوٹی، جانب مولانا محمد الدین صاحب ام تسری، جانب مولانا محمد برکات علی صاحب دھیانوی جانب مولوی محمد ابریشم صاحب دہلوی، جانب مولوی محمد عاشق الہی صاحب میر شمسی

جناب مولوی محمد بخشی صاحب کانڈھلوی، جناب حاجی محمد عبدالغفار صاحب سوداگر دہلی، جناب مولوی حکیم قیام الدین صاحب جونپوری، جناب مولوی محمد حامد رضا خاں صاحب حنفی قادری بریلوی، جناب ڈاکٹر محمد عبدالحکیم صاحب سٹنٹ سرجن پیارا، حضرت مولانا سید محمد شاہ صاحب محدث راپوری، جناب مولوی عبدالغفار خاں صاحب حنفی نقشبندی راپوری جناب مولوی محمد لطف اللہ صاحب مفتی ریاست راپور، جناب مولانا محمد فضل حق صاحب راپوری مدرس اول مدرس عالیہ ریاست راپور جماعت قادریانی کی طرف سے یہ اشخاص آئے ہیں

مولوی محمد احسن صاحب مردہی، میاں سرو شاہ صاحب، مشی مبارک علی صاحب، مشی قاسم علی صاحب، مشی محمد علی صاحب ایم، اے، خواجہ کمال الدن صاحب دکیل لاہور، مشی یعقوب علی صاحب ایڈیٹر احکام قادریان، حافظ روزن علی صاحب، ڈاکٹر محمد یعقوب خاں لاہوری، شیخ رحمت اللہ سوداگر لاہور وغیرہ۔  
۱۵ اگر جوں ۱۹۰۹ء — حیات و مماتِ سیع علیہ السلام کی بحث چلی، سب سے پہلے جماعت قادریانی کی طرف سے محمد احسن امردہی نے ایک تحریری مضمون پڑھا مولانا محمد شاہ راسٹ صاحب امرتسری نے ان کے چاروں استاد لاہور پر نقض قائم کر دیئے مولوی محمد احسن کے بیان کی بجائے بیٹھی کا خود قادریانی جماعت نے اقرار کیا اور اس امر کو ان کی بیرونی از سالی کے سرمنڈھا۔

۱۶ اگر جوں ۱۹۰۹ء — کو بعد معزولی محمد حسن مشی قاسم علی نے تحریری بیان وفات سیع علیہ السلام پر پڑھنا شروع کیا، بجائے اسکے کہ مولانا محمد شاہ راسٹ کے سکل کے چار احترافات کا جواب دیا جاتا تھا ڈیکٹر گھنٹہ کی تقریر کے بعد صرف ایک احتراض کی جانب پڑھ کر آئے

۱۷ اگر جوں ۱۹۰۹ء — کو ناسازی طبع کی وجہ سے نواب صاحب جل ناظم

میں نہیں آئے اور ان کی قائم مقامی چیف سکریٹری اور ریونیو سیکریٹری نے کی، آج قادیانی جماعت کے مناظرے کے بھائیا کردہ مولانا امر تسری کے اعتراضات کا جواب دیں مگر جماعت قادیانی کی جانب سے جواب دینے میں پہلو تھی کی گئی۔

۱۸ ارجون ۱۹۶۸ء — کومناظرہ نہیں ہوا۔

۱۹ ارجون ۱۹۶۸ء — کومناظرہ ہوا۔ آج بھی قادیانی مناظرہ فاتح مسیح علیہ السلام کا کوئی ثبوت پیش نہ کر سکے۔ (اخبار دبیر سکندری ۱۹۶۸ء)

۲۰ ارجون کو اہل اسلام نے کہا کہ قادیانی شہوت دفات مسیح علیہ السلام دینے سے گیرز کرتے ہیں اور بار بار کے اصرار پر بھی حاجز ہیں مل سے حضرات علماء اہل اسلام ابطال بیوت مرزا پر گفتگو کریں گے، اس پر خواجہ کمال الدین نے مناظرہ سے جان بچانے کے ڈھنگ نکالے اور ہبھٹ دھرم سے کام لینا چاہا، بہت رو و قدر کے بعد قادیانیوں سے کہا گیا کہ دفات حضرت مسیح علیہ السلام پر آپ کو جو کچھ کہنا ہو کہیں تاکہ مسئلہ تو ختم ہو چا پختہ نشی قاسم علی نے تحریری مصنفوں پڑھنا شرع کیا اور اہل اسلام کی طرف سے جو نقض ان پر وارد ہوئے تھے بعض کا جواب دیا، قادیانیوں کی تحریر کے ختم پر جناب مولانا شاہ اشٹ صاحب کھڑے ہوئے، اور تھوڑی دیر میں انہوں نے فرقی مخالف کے تمام دلائل کو تاریخنگوت کی طرح توڑ دیا۔ اسی دن قادیانیوں نے یہ لکھا کہ ہم مناظرہ کرنا نہیں چلہتے حتیٰ معداد لائیں اشٹ تعالیٰ نے دین حق کی نفرت فرمائی اور قادیانی خائب و خاس۔ ۳۰ ارجون کی شب اور ۳۱ ارجون کو یہاں سے چلے گئے، جناب مولانا قیام الدین صاحب بخت جو پوری نے کیا خوب تاریخ ہکی۔

قادیانی پئے احقاق حق  
رام پور آئے مگر کھائی شکست  
احمدی کہتے ہیں پئے کو وہ لوگ  
یکن این نسبت آنہا غلط است

بخت نے لکھی یہ سچی تاریخ احمدیوں کو ہوئی فاش فکست

— ۱۹۰۹ء —

(اخبار دبیر سکندری ۲۲ جون ۱۹۰۹ء)

اخبار دبیر سکندری ۲۲ جون ۱۹۰۹ء کو ایک تحریر "فیصلہ حضرات ملائکرم اہل اسلام دربارہ مسئلہ حیات و ممات حضرت سیع علیہ السلام" کے عنوان سے چھپی ہے جس کے آخر میں علماء مردوہہ، مراد آباد، رامپور، بسوی، دیوبند، سہارپور، کاظمیہ ریڑھ دہلی، امرتسر، سیالکوٹ، جنپور کے علماء کے سحط ہیں، ذیل میں فیصلہ کی تحریر اور دستخط کنندگان کے نام لکھے جاتے ہیں۔

### ۱۶ جون ۱۹۰۹ء کو مباحثہ

بموجودی نواب صاحب رامپور، مباحثہ جمع عام میں ہم لوگوں کے سامنے تواریخ مذکورہ میں ہوا، جاعت اہل اسلام کی طرف سے جانب مولانا مولوی ابوالوفا، محمد شنا، اشش صاحب مولوی فاضل ارتسری مناظر مقرر ہوئے (پہلے دن جماعت قادریانی کے مولوی محمد حسن صاحب نے ایک تحریر پڑھی جس پر اعتراضات ہوئے) مگر دوسرے تیسرا روز جماعت قادریانی کی طرف سے مشی قاسم علی صاحب ہلوی نے تحریر پڑھی وفات سیع علیہ السلام کے متعلق صتنے دلائل قادریانی جماعت کی طرف سے پیش ہوئے اسلامی مناظر نے ایک ایک کاجواب بڑی خوبی سے دیا، نیاں طور پر حیات سیع علیہ السلام کو ثابت کر دیا، فخر آہ اشش عناد سار اسدین خیراً اس بحث سے شکست خاطر ہو کر قادریانیوں کو دوسرے مسئلہ (نبوت مرتضی قادریانی) پر باوجود قرار دعوہ بحث کرنے کی جرأت نہ ہوئی لہذا وہ دوسرے اسئلہ پیش کئے بغیر خود بخوبی پلے گئے فلذۃ الحمد علی ذلک صدق (للہ تعالیٰ) العظیم جاء الحق و زہق الباطل اذ اماطل کان ذہن

(مولوی) محمد عبدالغفار رامپوری (مولوی) محمد لطف اشتر ابن مفتی سعد اشتر رامپوری (مولوی) محمد اعجاز حسین دکیل رامپوری (مولوی) محمد فضل اشتر رامپوری (مولوی) محمد بیش راحمد درسول مدرس انوار العلوم رامپور (مولوی) محمد اسماعیل (مولوی) فضل حق رامپوری مدرس اول مدرسه عالیه رامپور (مولوی) افضل الحق رامپوری (مولوی) محمد بنی رامپوری (مولوی) مرتضی حسن چاند پوری مدرس مدرسه علمیہ دیوبند (مولوی) ابراهیم سیالکوٹی (مولانا) محمود حسن مدرس اول مدرس اسلامیہ دیوبند (مولانا) عبد الرحمن مدرسول مدرس شاہی مراد آباد (مولوی) محمود حسن ہنسوانی مدرس دوم مدرس شاہی مراد آباد (مولانا) محمد شرف علی تھانوی (مولانا) احمد حسن امردی، مدرس اول مدرسہ اسلامیہ جامع مسجد امردیہ (مولوی) محمد امین مدرس مدرک جامع مسجد امردیہ (مولوی) رضا حسن مدرس مدرس امردیہ (مولوی) عبدالرؤف امردی (ابن مولانا سید راست علی) (مولوی) محمد شفیق احمد امردی (مولوی) محمد معظم حسین امردی (مولوی) محمد سلیم سکندر پوری مدرسہ عالیه رامپور (مولوی) سید محمد شاہ (محمدث) رامپوری (مولوی) سید خامد شاہ رامپوری (مولوی) محمد منور علی (محمدث) رامپوری، مدرس درجه حدیث مدرسہ عالیه رامپور (مولوی) محمد طیب عرب (مولوی) محمد قیام الدین جونپوری (مولانا) محمد سہول بھاگلپوری مدرس مدرک اسلامیہ دیوبند (مولوی) محمد ابرازیم دہلوی (مولوی) محمد قرۃت اشتر مدرس مدرس شاہی مراد آباد (مولانا) خلیل احمد (محمدث) سہارپوری مدرس اول مدرسہ منظاہر علوم سہارپور (مولوی) محمد عاشش الہی میر شفیعی (مولوی) محمد سعیدی مدرس دوم مدرسہ منظاہر علوم سہارپور (والد شیخ الحکیث) (مولوی) محمد سعید انصاری امردی (مولوی) سید بدراحسن امردی (مولوی) سردار احمد امردی (مولانا) محمد خلیل اشتر حدیث مقیم رامپور (مولوی) احمد امین مدرس دوم مدرسہ عالیه رامپور (مولوی) احمد نور مدرسہ عالیه رامپور (مولوی) خلام رسول

درس درسہ خالیہ راپور (مولوی) اساجز ادہ محمد الطاف المعرف میا بخانخاں راپوری،  
 (مولوی) معزاز اللہ خاں (درسہ طالیہ راپور) (مولوی) محمد و سف (مقیم راپور)  
 غلام رحمنی مقیم راپور، (مولوی) سید جاد علی بسو لوی مقیم راپوری (مولوی)  
 دزیر محمد خاں درسہ عالیہ راپور (مولوی) محمد فضل کرم مقیم راپور (مولوی)  
 ریانت جسین مقیم راپور (مولوی حافظ) عبد الغفار دہلوی (مولانا حافظ)۔  
 نور الدین احمد دہلوی۔

نواب راپور نے اس مناظرہ کا جزو شد دیا۔ ہے اس کو مولانا نشانہ امرتسری  
 نے صحیفہ محبوبیہ اور الہاماتِ مرزا کے آخر میں درج کیا ہے، ذیل میں اس کو بھی  
 نقل کیا جاتا ہے۔

"راپور میں قادیانی صاحبوں سے مناظرہ کے وقت مولوی ابوالونار  
 محمد شنا راشد صاحب کی لگفتگو ہم نے سنی۔ مولوی صاحب نہایت  
 فصیح البيان ہیں اور بڑی خوبی یہ ہے کہ برجستہ کلام کرتے ہیں۔  
 انھوں نے اپنی تقریر میں جس امر کی تہیہ کی اسے بدلاںکی ثابت  
 کیا ہم ان کے بیان سے محظوظ و مسرور ہوتے۔

(محمد حامد علی خاں دالی ریاست راپور)

(حاشیہ صفحہ گذشتہ) دبرہ سکندری میں بجاے محمود کے محمدیاں لکھا گیا ہے جو  
 غالبہ نامہ فکار کو حرم و اغیت کا نتیجہ ہے۔

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ

# فَذَرْ رَقَادَ يَأْنِيتُ (۶۷)

## حضرت مونگیری کی خدمات جلیلہ

از:- امیر شرعیت بہار و اڑلیہ حضرت مولانا سید منت اش رحمانی مظلہ، مونگیر

فرقہ باطلہ میں قادریانی فرقہ بڑی تیزی سے ابھرا، بڑھا، اور مسلمانوں میں پھیلتا چلا گیا، اس سے جاہل عوام اور ناخاندہ مسلمان ہی متاثر نہ ہوئے، تعلیم یافتہ بھی ان کے حلقوں میں بگوش ہوئے، قادریانی فرقہ نے جس زمانے میں اپنی تحریک و دعوت کا آغاز کیا یہ وہ زمانہ تھا کہ متعدد ہندوستان کے مسلمان مختلف گرد ہوں، ٹولیوں میں منقسم تھے، ہر فرقہ درستہ فرقہ کی تردد میں سرگرم اور کربجہ تھا، مذہبی مناظروں اور مباحثوں کا بازار گرم تھا، جس کے نتیجے میں اکثر اپیٹ، قتل و خون، اور عدالتی چارہ جو یوں کی نوبت آئی، گویا سارے ہندوستان میں مذہبی خاک جگی قائم تھی اس صورت حال سے علماء کے دعاوار اور دین کے احترام کو بڑا نقشان پہنچا تھا، نیز سارے مسلمان اخلاقی باتوں کے سنبھل پڑھنے اور سمجھنے کے عادی ہو چکے تھے اور انھیں اس میں بڑا طفتہ تھا۔ یہ تودیںی حالات کا ایک اجمالی نامک ہے جس میں اس وقت کے ہندوستانی مسلمان مبتلا تھے، سیاسی لحاظ سے مسلمان شکست خوردگی سے پورتھے، حکومت برطانیہ کے قدم ہندوستان میں جنم چکے تھے اور ۱۸۵۷ء میں آزادی کی جدوجہد میں ناکامی کے بعد مسلمان تنگ دل اور

کم ہفت ہو چکے تھے ان کے سامنے احوال تاریک تھا اور راستے مسدود، مسلمانوں کے احساس شکست خوردگی سے فائدہ اٹھانے ہوئے مرتضیٰ غلام احمد قادریانی مذہبی بادوہ اور ڈرہ کو مسلمانوں کے درمیان آئے۔ "براہین احمدیہ" نامی کتاب پانچ جلدیوں میں لکھ کر کافی نام پیدا کیا، شہرت ٹھی اور عوام سے لے کر خواص تک میں ان کا خاصہ تعارف ہوا جبکہ آجھانی مرتضیٰ صاحب خود تحریر فرماتے ہیں یہ وہ زبانہ تھا جس میں مجھے کوئی نہیں جانتا تھا، نہ کوئی موافق تھا نہ کوئی مخالف، کیونکہ میں اس زمانے میں کچھ بھی چیز نہ تھا اور ایک احمد من الناس اور زادویہ گنای میں پوشیدہ تھا، اس قصبه قادریان کے لوگ اور دوسرے ہر اڑا لوگ جانتے ہیں کہ اس زمانے میں اس مردے کی طرح تھا جو قبر میں صد سال سے مدفون ہوا اور کوئی نہ جانتا ہو کہ یہ کس کی قبر ہے (تتمہ حقیقت الوجی ۲۸۲)

۱۸۸۷ء میں مرتضیٰ صاحب نے ہشیار پور میں ایک آریہ سماج سے مناظرہ کی اس مناظرہ کے متعلق ایک کتاب لکھی جس کا نام "سرمه حشم آریہ" ہے، اس کتاب سے مرتضیٰ صاحب کی شخصیت اور نیایاں ہوئی، مرتضیٰ صاحب نے محسوس کیا کہ ان میں اپنے احوال کو متاثر کرنے اور ایک دینی تحریک کے چلانے کی اچھی صلاحیت ہے چنانچہ اس احساس نے ان کے ذہن میں ایک نئی تبدیلی پیدا کی، اور اب ان کا رخ عیسائیوں اور آریہ سماجوں سے بیٹ کر خود مسلمانوں کی طرف ہوا۔

تدریجی رقصاء | مرتضیٰ غلام احمد نے پہلے (۱۸۹۰ء تک) مجدد و مامور ہونے کا دعویٰ کیا پھر بیشورہ حکیم نور الدین (۱۸۹۰ء میں سیع موعود ہونے کا دعویٰ کیا، اور اپنے دعویٰ کی حیات میں "فتح اسلام" نامی کتاب لکھی، نسٹرہ کی بات ہے کہ قادریانی رضیع گرد اپورہ (نیجاب) کی مسجد کے امام عبد الکریم صاحب نے جوہر کے خطبیں میں آجھانی مرتضیٰ صاحب کا نام لیا اور ان کے لئے

نبی اور رسول کے الفاظ استعمال کئے، خطبہ میں ان باتوں کو سنکر مونوی محمد احسن امروی  
 پیچے دتاب کھانے لگے، دوسرے جمع میں پھر مولوی عبدالکریم صاحب نے مرزا صاحب  
 کو مخاطب کرتے ہوئے کہا کہ میں آپ کو خدا کا رسول اور نبی مانتا ہوں۔ اگر میں غلطی  
 پڑھوں تو میری اصلاح فرادیں، نماز کے بعد جب مرزا صاحب جانے لگے تو پھر  
 مولوی عبدالکریم صاحب نے مخاطب کیا تو اسکے جواب میں مرزا نے کہا: "مولوی  
 صاحب ہمارا بھی یہی مذہب اور دعویٰ ہے جو آپ نے بیان کیا" مولوی عبدالکریم  
 اور مولوی محمد احسن صاحب میں اس موضوع پر باتیں تیز ہونے لگیں، مرزا صاحب  
 گھر سے باہر آئے، اور ظالم نے رأیت پڑھی: "يَا يَاهَا الَّذِينَ أَمْنَوْا لَا تُنَعِّوا  
 أصواتكُو فُوقَ صوت النَّبِيِّ: (القرآن)، جس میں آواز اوپنجی کرنے والوں کو ہدایت  
 بھی ہے اور اپنے بنی ہونے کا دعویٰ بھی ہے۔ مرزا صاحب متعدد مراحل طے  
 کرنے کے بعد بنتوت تک پہنچے، اس دعوے کے بعد کوئی مسلمان خاموش ہو کر  
 میٹھہ نہیں سکتا تھا۔ مسلمان تو یہ عقیدہ رکھتا ہے کہ حضور اقدس محمد رسول اللہ  
 صلی اللہ علیہ وسلم خدا کے آخری رسول ہیں اور آپ پر بنتوت کا سلسلہ ختم ہو جاتا  
 ہے اور شریعت قیامت تک کے لئے پر مخاطسے کامل اور مکمل ہے زا اس میں  
 کمی کی مفردات ہے اور زہی زیادتی کی گنجائش ہے، اگر مرزا صاحب کی کتابوں کو  
 پڑھا جائے اور ان کی عیاری کھرتب کیا جائے تو بات واضح ہو جاتی ہے  
 کہ آجھانی مرزا صاحب ایک متوازنی بنتوت اور متوازنی امت قائم کرنا چاہتے ہیں میں  
 جو بنتوت کی طرح حضرت اقدس محمد رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم کی بنتوت سے  
 کم نہیں، اور جو امت کرائیت محمد علی صاحب اجھا العملۃ والسلام سے کم تر نہیں  
 بلکہ فائق ہی ہے۔

اس دعویٰ کے بعد عملیے اسلام پر ان کی پذیریتی اور اسلام کے خلاف

ان کی سازش کھل کر سامنے آئی چنانچہ مولوی عبدالحق صاحب غزنوی مقیم امر تسری مرزا کی مخالفت یہاں کراپر گرم رہتے اور اشتہارات کے ذیع مرزا صاحب کے فاسد خیالات کی دھبیاں بکھرتے رہتے اور وہ مبارہ کیلئے تیار ہوئے جسے مرزا صاحب نے منظور کیا، اس وقت جو اشتہارات شائع ہوا اس کا مضمون یہ تھا

### ۔۔ اطلاع عامہ برائے اہل اسلام ۔۔

از مولوی صوفی عبدالحق غزنوی مبارل مرزا

اس میں کچھ شک نہیں کہ میرزا صاحب کے مبارہ کامات سے پیاسا ہوں، اور تین برس سے اس سے یہی درخواست ہے کہ پنی کفرات پر جو تو نے اپنی کتابوں میں شائع کئے ہیں مجھ سے مبارہ کر۔ لہذا میں نے یہ خط مسطور الذیل تاریخ، رذیقude شاہ۱۳۱۷ھ ارسال کیا کہ ہمکو آپ سے مبارہ بدل دیاں منظور ہے سگتار ترخ تبدیل کر دو۔ میرزا صاحب نے اس کے جواب میں، رذیقude شاہ۱۳۱۷ھ کو امر تسری عیدگاہ میں دونوں صاحبوں کا مبارہ ہوا اور دلوں فریق از رذیقude شاہ۱۳۱۷ھ کو امر تسری عیدگاہ میں دونوں صاحبوں کا مبارہ ہوا اور دلوں فریق امن والان سے واپس آگئے، لیکن میرزا صاحب اپنے مبارہ مولوی عبدالحق غزنوی کی موجودگی میں ۲۶ مریٰ شاہ۱۳۱۷ھ مطابق ۲۲ ربیع الثانی شاہ۱۳۱۷ھ کو فوت کرنے کے ادرالحمد للہ مولوی عبدالحق صاحب غزنوی میرزا صاحب کی دفات کے بعد بھی کئی برس زندہ رہتے

### مولانا محمد نذری میر حسین دملوی کا مناظرہ ۔۔

مولانا سید نذری میر حسین صاحب مولوی محمد حسین صاحب مولوی شروع ہی سے میرزا صاحب کی شدت سے مخالفت کر رہے تھے میرزا صاحب نے خود ایجمنگان کے استاذے سے مناظرہ کرنا پسند کیا چنانچہ میرزا صاحب نے ایک اشتہار نکالا اور اس میں مناظرہ کی دعوت دی جس میں لکھا کہ مولوی نذری میر حسین صاحب حضرت شیع ابن ابریم کو زندہ سمجھنے میں تدبیر

ہوں، اور قرآن کریم اور احادیث صحیح سے اس کی زندگی ثابت کر سکتے ہیں، کمیرے ساتھ پابندی شرائط مندرجہ اشتہار ۲ راکتوبر ۱۸۹۸ء باہتفاق بحث کر لیں۔ اگر انہوں نے قبیل شرائط اشتہار ۲ را کتوبر ۱۸۹۹ء بحث کے لئے مستعدی ظاہر نہ کی اور پوچ اور یہ اصل بہانوں سے ٹال دیا تو سمجھا جائیگا کہ انہوں نے سیع بن مریم کی وفات کو تبول کر لیا، چنانچہ حضرت میال صاحب نے مناظرہ کو قبول کیا، میال صاحب کے حکمل مولوی بشیر احمد صاحب تھے، انہوں نے پہلے دن حیات سیع پانچ دلائل حافظین مجلس کو سنتے اور پھر اس پر دستخط کر کے مرزا صاحب کو دیتے مرزا صاحب نے معتبر بحث میں جواب لکھنے سے عذر کیا، دوسرا دن بھی جواب نہیں کر سکے اور اس طرح مناظرہ سے شکست کھا کر اپس ہو گئے (حوالہ رسالۃ الحقۃ ص ۷)

## مولانا شنا اللہ صاحب امر تسری فاضل دیوبند

مرزا کی مخالفت پنجاب میں کھل کر مولانا شنا اللہ صاحب کرتے رہتے تھے، اس لئے مرزا غلام احمد نے مولانا شنا اللہ صاحب امر تسری کو تقادیان آئے اور گفتگو کرنے کی دعوت دی، دعوت نامہ میں وہ لکھتے ہیں ۔ مولوی شنا اللہ اگر سچ ہیں تو تقادیان میں اُک کسی پیشین گوئی کو جھوٹی توثیبات کیں اور ہر ایک پیشین گوئی کے لئے ایک ایک سو روپے انعام دیا جائیگا، اور آمد و رفت کا کل ری علاحدہ (داعیماز احمدیہ ص ۱) اُگے پھر وہ لکھتے ہیں، واضح رہتے کہ مولوی شنا اللہ کے ذریعہ سے غنقریب تین نہایاں سیکھ ظاہر ہوں گی ۔

۱۔ وہ تقادیان میں تمام پیشین گوئیوں کی پڑتاں کے لئے میرے پاس ہرگز نہیں آئیں گے اور سچی پیشین گوئیوں کی اپنے قلم سے تصدیق کرنا ان کے لئے موت ہو گی۔  
۲۔ اگر اس حقیقی پروہ مستعد ہوئے کہ کاذب، صادق سے پہلے مر جائے تو مزدودہ

پہلے مریں گے اور سب سے پہلے اس اردو نسخوں اور عربی قصیدہ کے مقابلے سے عاجز رہ کر جلد تران کی رو سیاہی ثابت ہو جائے گی (۱۹۰۳ء)

مولانا شنا اشٹر صاحب ۱۹۰۳ء کو قادیان پہنچے اور مرا صاحب کو اطلاعی خط لکھا کر خاکِ قادیان میں اس وقت حاضر ہے مگر مرا صاحب طال مظلوم کرتے رہے اور بسجا شرطیں لگاتے رہے اسی دنوں حضرات میں ہما حشر نہ ہو سکا۔ مولانا شنا اشٹر صاحب امریسری نے مرا صاحب سے تقریری مقابلہ بھی کیا اور تحریری بھی مختلف کتابوں، رسائل اور اشتہارات کے ذریعہ ان کی کذب بیانی اور دروغ بانی اور افتراق پر دانی کی دھمکیاں بکھرتے رہے اور اپنے لطائف سے مرا صاحب کو زدیں دخواڑ کرتے رہے، بالآخر عاجز اگر مرا صاحب مولانا شنا اشٹر صاحب کو یہ خط لکھتے تو میں کہ اگر یہ دھوی مسیح موعود ہونے کا محض مسیئے نفس کا افترا ہے اور میں تیری نظریں مفسد اور کذاب ہوں، اور دن رات افترا کرنے میں کام ہے تو اے میرے پیارے الک! میں جزوی سے تیری جانب میں دھا کر تاہوں کو نولی شنا اشٹر صاحب کی زندگی میں مجھے بلا کر اور میری متستے ان کو اور ان کی جماعت کو خوش کر دے (آئین) مگر اسے میرے کامل اور صادق خدا! اگر سلوی شنا اشٹر تھیں تو میں جو محشر پر لگاتا ہے حق پر نہیں تو میں عاجزی سے تیری جانب میں دھا کر تاہوں کو میری زندگی میں ہی ان کو نابود کر مگر زانسانی ہاتھوں سے بلکہ طاعون و دیسپرہ وغیرہ اراضی ہلکہ سے۔

اس لئے اب میں تیری ہی تقدس اور رحمت کا دامن پکڑ کر تیری جانب میں ملتحی ہوں کو مجھ میں اور شنا اشٹر میں سچا فصلہ فرا۔ اور جو تیری نگاہ میں حقیقت میں ہنسدا اور کذاب ہے اس کو صادق کی زندگی میں ہی دنیا سے اٹھلے، یا کسی اور نہیات سخت آنے میں جو موت کے برابر ہو بٹلا کر، اسے میرے پیارے الک، ایسا ہی کر: راجل بدر قادیان مورخ ۵ ارنسٹ (۱۹۰۴ء)

پھر مرزا صاحب اعلان کرتے ہیں کہ یہ شا، اللہ کے متعلق جو کچھ لکھا گیا ہے یہ در  
اصل ہماری طرف سے نہیں بلکہ خدا ہی کی طرف اس کی بنیاد رکھی گئی ہے ۔

(حوالہ۔ اخبار ۲۵ اپریل ۱۹۰۰ء کا لم ۲)

اللہ تعالیٰ نے مزنا صاحب کے کذب فافڑا کو دنیا پر اشکارا فریا، اور بر زاغا احمد  
مرتی ۱۹۰۰ء کو فوت کر گئے، اور بعد اسدر مولانا شنا، اللہ صاحب ہر طرح صحبت و  
عافیت سے بہت دن زندہ رہے۔

## حضرت مولانا محمد علی مونیگیری اور فتنہ قادریانی

جب فتنہ قادریانی پنجاب سے نکل کر دوسرا جگہ پر پھیلا، تو علمائے حق بے پین  
ہو گئے، ان کا آرام حرام ہو گیا، اور ان کی راتوں کی نیند اڑ گئی، اسی گردہ کے سرخیں بجدویم  
و عرفان حضرت مولانا سید محمد علی مونیگیری رحمہ اللہ بھی ہیں، جن کو اس فتنہ کا اتنا شدید  
احساس ہوا کہ تہجد کے وقت بھی فتنہ قادریانیت سے متعلق رسائل تصنیف کرتے کہاں  
لکھتے اور اس کی اشاعت کا انتظام کرتے، حضرت مولانا مونیگیری کے اضطراب کو اس خط  
میں دیکھا جا سکتا ہے ۔ قادریانی کی سعی اور کوشش اس قدر اتحک اور منظم  
ہے کہ جس کو دیکھ کر ایک مسلمان کا دل لرز جاتا ہے کہ الہی یہ کیا طوفانِ کفر اور سیلاں  
ارتداد ہے اسکو روکنے کی کیہ ہوتی ہے، ہندوستان میں کوئی جگہ نہیں جہاں ان  
کے لوگ تبلیغ نہ کرتے ہوں، اور ہندوستان کے علاوہ یورپ، انگلستان، جرمنی،  
امریکہ اور چاپان میں بڑے زوروں اور نہایت نظم سے اپنے مذہب کی اشاعت  
کر رہے ہیں، ان کے پاس کوئی بینک نہیں، کوئی ریاست نہیں، صرف ایک بات ہے کہ مرا  
نے کہہ دیا ہے کہ ہر مرد حسب استطاعت اپنا مذہب کی اشاعت کیلئے کچھ دے، اور جو  
تین اہل کچھ نہیں دیکھا وہ بیعت سے خارج ہے اس کا نتیجہ یہ ہوا کہ بیت اللہ میں

لاکھوں روپے جمع ہو گئے اور ان کا ہر مرید اپنی آمد نی کام کم از کم دسوائی حصہ اور بعض توہینائی اور چوتھائی حصہ قا دیاں بھیجتے رہتے ہیں جس سے وہ خاطر خاد اپنے ذہب کی اشاعت کر رہے ہیں (کمالات محمدیہ ۲۶)

حضرت مونیگری نے یہ محسوس کیا کہ اگر پوری قوت کے ساتھ اس تحریک کا مقابلہ کیا گیا تو اس سے بڑے افسوس ناک نتائج ظاہر ہو سکتے ہیں، یہی وہ نوٹر تھا جہاں حضرت مونیگری اپنی ساری صلامیتوں کے ساتھ میدان میں اترائے اور اپنا سارا وقت اور ساری قوت اس کے لئے دتف کر دی، اپنے تمام مریدین دستِ شدید رفقا اور اہل تعلق کو اس میں پڑھ پڑھ کر حصہ لینے کی تلقین کی اور صاف عاف کہا کہ جو اس معاملہ میں یہ راستہ نہ دیگا میں اس سے ناخوش ہوں (کمالات محمدیہ ۳۴)

بہار میں قادریانیوں نے چار ضلعوں میں بہت کامیابی حاصل کی تھی، خاص طور پر مونیگر اور بھاگلپور کے متعلق یہ اندیشہ پیدا ہو گیا تھا کہ یہ دونوں ضلع قادریانی ہو جائیں گے بھاگلپور میں آجھانی مولوی عبداللہ احمد صاحب پوری، بھاگلپور (جو ایک جیہد عالم اور اچھے درس تھے ہمنطق اور فلسفہ میں بڑی دستکاری حاصل تھی اور انہوں نے شرح تہذیب پر حاشیہ لکھ کر فن منطق سے اینی مناسبت کا پورا ثبوت پیش کیا، اور ان کا حاشیہ آج بھی کتبخانہ رحایہ خانقاہ مونیگر میں موجود ہے) قادریانی ہو چکے تھے اور اپنی پوری صلاحیت اس باطل ذہب کی اشاعت و تبلیغ میں صرف کر رہے تھے، مونیگر کا تو کہنا ہی کیا، مونیگر میں آجھانی مولانا احمد صاحب کے خاص سمدھی اور مولانا بشیر محمود آجھانی کے خصر مولوی حکیم غلیل احمد صاحب آجھانی تشریف فرا تھے اور خدا کی دی ہوئی ذکاوت اور طلاقت لانی کھرزا صاحب کے نوزائدہ ذہب کی حیثیت میں شب و روزِ فرش کر رہے تھے ان دو حضرات نے بھاگلپور اور مونیگر کی فضا کو بہت زیادہ مسوم کر کھا تھا اور اس کا خطر د تھا کہ ان دونوں جگہوں پر رہنے والے مسلمان رفتہ رفتہ قادریانی

ذہب اختیار کر لیں گے پٹنہ اور بہاری باغ میں قادیانی تحریک زور دل پر پھیل رہی تھی، حضرت مولانا منوگیری نے اپنے خط میں ذکر کیا ہے کہ بہار کے علاوہ بنگال میں بھی اس نے ہم شروع کر دیا ہے۔

حضرت مولانا منوگیری نے قادیانیت کے خلاف باقاعدہ اور منظم طریقے پر زبردست ہم شروع کی، اس کے نئے درس کے خطوط لکھ، رسائل اور کتابیں تصنیف کیں، دلی اور کاپور سے کتابیں طبع کرائے منوگیر لانے اور اشاعت فرمائے میں خاصہ وقت صرف ہوتا تھا، اور حالات کا تقاضا یہ تھا کہ اس میں ذرا بھی تاخیز ہو اسلئے مولانا نے خانقاہ میں پریس اسی مقدار کیلئے قائم کیا اس پریس سے شوے زائد چھوٹی بڑی کتابیں رد قابیت پر شائع ہوئیں جو سب مولانا کے قلم سے ہیں، اس قدر ضعف اور سلسلہ علالت کے ساتھ اتنا وقوع اور عظیم تصنیفی کام بجھے خدا ایک کرامت سے کم نہیں اور جس کی توجیہ تائید الہی و توفیقِ خدادندی کے سوا کسی اور چیز سے نہیں کی جاسکتی اس سے صاف معلوم ہوتا ہے کہ وہ خدا کی طرف سے اس کام پر مأمور تھے، اس چیز میں خدا کا فضل ان کے شامل حال تھا۔

حضرت منوگیری نے اپنے ایک معتمد اور خادم خاص کو ایک خط میں اس بات کی طرف اشارہ کیا ہے اور بتے تکلفی اور سادگی کے ساتھ اپنے جذبات کا اظہار کرتے ہوئے لکھا ہے کہ میرا ضعف و ناتوانی اے عزیز تم پر اور اس کے سب بھائیوں پر ظاہر ہے کیسی دلت سے بیکار ہو چکا ہوں، اور میکر ظاہری قوی نے جواب دیا ہے مگر خدائی ارشاد، انا نحن نزنا الذ کر دان الحا فظنون " نے اپنی غیر مدد و دقت کو ایک ضعیف و ناتوان ہتھی میں جلوہ گرفرا کر دے کام یا جس کا خیال و خطرہ بھی نہ تھا، اس تدریس میں اس ضعف و ناتوانی میں لکھوا دینا اسی کا نام ہے (کمالات محمدیہ) حضرت مولانا محمد علی منوگیری علی الرحمہ نے قادیانیت کی تردید میں شوے سے زیادہ

کتابیں اور سائل تصنیف کئے جس میں سے صرف پالیس کتابیں ان کے نام سے طبع ہوئیں اور بقیہ دوسرے ناموں سے یا ابو احمد کے نام سے جو حضرت کی کنیت تھی حضرت مولانا نے فتنہ قادیانیت کے ہر گوشہ اور ہر پہلو پر گفتگو کی اور سائل لکھنے اور اسی مل ندیب کے رد میں لکھنے کیلئے کوئی چیز نہ چھوڑا ای انھوں نے قادیانیت کی زبان کرنی کی، اور اسکے استیصال کو وقت کا اہم ترین جہاد قرار دیا ہے جو حضرت مونیگری کتاب پر کتاب تردید میں لکھتے جاتے اور لوگوں میں مفت تقسیم کرتے اور مناسب گلہوں پر پہنچاتے اس راہ میں ہزاروں روپے صرف کئے، اس مہم میں اپنے دوستوں، عزیزوں، اور عقیدتمندوں کو بھی متعدد مردم ہو کر مقابلہ کرنے کی ہدایت کرتے، حضرت مونیگری اپنے ایک گرامی نامہ میں تحریر فرماتے ہیں : «میں چاہتا ہوں کہ مخالفینِ اسلام کی بے انتہا سی اور کوشش کا جواب دیا جائے بالخصوص مرزاًی جاعت کا فتنہ رفع کرنے میں جو کچھ وو کے اس سے دریغ نہ کیا جائے، اور نہایت انتظام کے ساتھ یہ سلسلہ میکے بعد جاری رہے اس نئے رائے یہ ہے کہ ایک شخص قائم کی جائے جس کا نظم تم لوگ اپنے ہاتھ میں لو، اور اس کیلئے ہر دو شخص جو مجھ سے ربط و تعلق رکھتا ہے وہ اس میں حصہ حیثیت الترام کے ساتھ ماننا شرکت کرے درجہ جو شخص میکے اس دنی اور ضروری ہدایت کی طرف بھی متوجہ نہ ہو گا میں اس سے ناخوش ہوں اور دوہ خود یہ سمجھ لے کہ اس کو مجھ سے کیا تعلق باقی رہا۔ (کمالات رحمانی ص ۲۱) »

حضرت مونیگریؒ کو فتنہ قادیانی کا شدید حساس تھا اور اسکے مقابلہ کا ان کو اس قدر اہتمام تھا کہ آپ اکثر فرمایا کرتے ۔ «اتنا کھوا اور اس قدر طبع کرواؤ اور تقسیم کرو کہ مسلمان جب صیغ کو سوکرا لٹھے تو اپنے سر لانے رد قادیانی کی کتاب پائے۔ حضرت مونیگریؒ نے تصنیف و تالیف ہی کے ذریعہ قادیانی کی تردید پر اکتفا نہ کیا بلکہ مناظرہ بھی کئے، مونیگر کے مناظرہ سے قادیانیت کی تحریک پر ضرب کاری لگی جس سے اس کے قدم

اکھر گئے، اور ملتِ اسلامیہ کو اس سے بڑا فائدہ پہونچا۔

یہ مناظرہ ۱۹۰۷ء میں ہوا جس میں تقریباً چالیس علماء شرک ہوئے، مرتضیٰ صاحب کی طرف سے حکیم نور الدین وغیرہ آئے اس کی تفصیل یہ ہے۔ مرتضیٰ صاحب کے نمائندے حکیم نور الدین صاحب، سر در شاہ صاحب اور روشن علی صاحب مرتضیٰ صاحب کی تحریر لے کر آئے کہ ان کی شکست میری شکست ہے، ان کی فتح میری فتح، اس طرف سے مولانا مرتضیٰ حسن چاند پوری صاحب ناظم تعلیمات دارالعلوم دیوبند، علامہ انور شاہ کشمیری مولانا بشیر احمد عثمانی، مولانا عبد الوہاب بہاری، مولانا ابراهیم صاحب سیالکوٹی و تقریباً چالیس علماء بہائے گئے تھے، لوگوں کا بیان ہے کہ عجیب منظر تھا صوبہ بہار کے اضلاع کے لوگ تماشائی بن کر آئے تھے، معلوم ہوتا تھا کہ خانقاہ میں علماء کی ایک بڑی بارات ٹھہری ہوئی ہے، کتابیں الٹی جا رہی ہیں، حولتے تلاش کئے جا رہے ہیں اور جیشیں چل رہی ہیں سوال یہ پیدا ہوا کہ مولانا محمد علیؒ کی طرف سے مناظرہ کا دکیل اور نمائندہ کون ہو؟

قرعہ فال مولانا مرتضیٰ حسن صاحب کے نام پڑا، آپ نے مولانا مرتضیٰ حسن صاحب کو تحریر اپنا نمائندہ بنایا، علماء کی یہ جماعت میدان مناظرہ میں گئی وقت مقرر کیا، اس طرف مولانا مرتضیٰ حسن صاحب ایسی سیچ پر تقریر کیتے آئے اور اس طرف آپ سجدہ میں گئے اور اس وقت تک سرزہ اٹھایا جب تک کہ فتح کی خبر نہ آگئی بڑوں کا کہنا ہے کہ میدان مناظرہ کا منظر عجیب تھا مولانا مرتضیٰ حسن صاحب کی ایک ہی تقریر کے بعد جب قادیانیوں سے جواب کا مطالبہ کیا گیا تو مرتضیٰ صاحب کے نمائندے جواب دینے کے بجائے انتہائی جزوی اور گمراہت میں کرسیاں اپنے سر پر لئے ہوئے رکھتے بھاگے کہ تم جواب نہیں دے سکتے۔

**فیصلہ آسمانی** | مولانا کی سب سے پہلی تصنیف فیصلہ آسمانی ہے جو قاریانیوں کے حق میں دامتقیٰ فیصلہ آسمانی ثابت ہوئی ہے کتاب تین جلدیں میں ہے، اس کے تین ایڈیشن مولانا کی زندگی ہی اس شائع

ہو گئے لیکن کسی قادریانی کو اس کا جواب دینے کی بہت نہ ہوئی، مولانا کی وفات کے بعد بھی کسی قادریانی نے اس کا جواب دینے کی جرأت نہ کی قادیانیت کے خلاف مارے نظر پھر میں جواب تک لکھا گیا ہے یہ کتاب ایک خاص امتیاز رکھتی ہے اور اپنے محکم طرز استدلال، اسلوب کی وضاحت اور صفاتی دصحیح دلاقتور گرفت کے اعتبار سے بہت کم کتابیں اس معیار پر پوری ارتقی میں، اس رام کے نشیب و فراز کو دیکھتے ہوئے اور اسکے ایک بڑے سبق کی رائے یہ ہے کہ قادریانیت کی ا رو میں لکھی ہوئی اکثر کتابوں میں بعض بعض بچکہ احتمال کی گنجائش نکل آتی ہے، لیکن اس کتاب میں کسی بچکہ احتمال کی گنجائش یا استدلال میں کوئی خامی اور کمزوری نظر نہیں آتی۔

مرزا صاحب نے اپنے کمال دامجاز کیلئے انجماز احمدی، لکھی یا لکھوانی تھی، اور اس کا دعویٰ کیا تھا کہ اس رسالہ اور قصیدہ انجمازیہ کی ادبی بلاغت اور فنی کمال کی نظر کوئی دوسرا پیش نہیں کر سکتا، مولانا نے اس قصیدہ کا بہت پر لطف قصر بیان کیا ہے اور اس سارے جال کا تار پیو دیکھ دیا ہے جو مرزا صاحب نے علماء اور علم مسلمین دونوں کو سیک دلت فریب دینے کے لئے پھیلایا تھا، بلکہ یہ کہنا زیادہ صحیح ہو گا کہ وہ اس جال میں خود ہی گرفتار ہو گئے، اور تدبیر ان کرنے اتنی پڑگئی، مرزا صاحب نے ۱۸۹۹ء میں یہ اعلان کیا تھا۔ اے میرے مولیٰ اگر میں تیرے حضور میں سچا ہوں تو ان تین سالوں کے اندر جو خوری ۱۹۰۰ء سے آخر دسمبر ۱۹۰۵ء تک ختم ہو جائیں گے کوئی ایسا نشان دکھلا جو انسانی ہاتھوں سے بالاتر ہو اگر تین برس کے اندر میری تائید اور تصدیق میں کوئی نشان نہ دکھلا دے تو میں نے اپنے لئے یقینی فیصلہ کر لیا ہے کہ اگر میری یہ دعا قبول نہ ہو تو میں ایسا ہی مرد دادر ملعون اور کافر اور بے دین اور خائن ہوں جیسا کچھ سمجھا گا۔ مولانا لکھتے ہیں کہ اس دعا کے بعد مرزا صاحب تین برس اسکی فکر و تجویز میں رہے کہ کوئی نشان تراش کر مسلمانوں کو دکھایا جائے، میرے خیال میں

انھوں نے یہ تدوین سوچی کہ ہندوستان میں عربی ادب کا مذاق نہیں ہے اس لئے اُنکے قصیدہ لکھوادی اور اس کی تمیزداری میں تکمیل کر سالا شائع کر کے انجماز کا دعویٰ کیا جائے، یہ اس زمان میں ایک عرب طرابس کے رہنے والے ہندوستان میں آئے ہوئے تھے، جا بجا وہ پھرتے رہے اور حیدر آباد میں ان کا قیام زیادہ رہا ہے یہ عربی کے شاعر تھے اور مزادع میں آزادی بھی شاعروں کی سی رکھتے تھے، اس شہر میں مرزا کی زیادہ ہیں انھوں نے مرزا صاحب سے ربط کراویا اور خط و کتابت ہرنے لگی، انھوں نے قصیدہ کی فراش کی عرب صاحب خپڑ پیرے کو قصیدہ لکھ دیا، مولانا محمد سہول حساب بھاگلپوری مفتی دارالعلوم دیوبند نکھتے ہیں کہ حیدر آباد میں، میں نے ان سے ادب کی کتابیں پڑھی ہیں، بڑے ادیب تھے، اکتھے تھے کہ مجھے روپیہ کی ضرورت میش آتی تھی، میں نے مرزا کو لکھا اس نے قصیدہ لکھوایا، میں نے لکھ دیا اس نے مجھے پر دیئے (فیصلہ، اسمانی ۵۹)

اس شخص نے جان بوجہ کر کچھ ایسی غلطیاں بھی قصیدہ میں شامل کردی تھیں جو اہل زبان سے مستبعد ہیں، اس کے متعلق مولانا لکھتے ہیں۔

» سعید (شاعر کانام) مرزا کو جھوٹا جانتا تھا اور یہ بھی جانتا تھا کہ عربی ادب سے مرزا کو ممن نہیں ہے اس لئے اس نے قصیدہ غلطیاں رکھیں تاکہ اہل علم اس سے واقف ہو کر اس کی تکذیب کرے چونکہ عرصہ تک ہندو میں رہا ہے اور بعض علوم عقلیہ اس نے یہاں پڑھتے ہیں اس لئے وہ ہندی محاورات سے بھی واقف تھا اسلئے مرزا کا کو فریب دیا اور بعض ہندی الفاظ بھی قصیدہ میں داخل کر دیئے، اما مغلیہ یہ قصیدہ مرزا صاحب کا اعجاز نہیں ہے، اگر اعجاز کہا جائے تو سعید شامی کا اعجاز بوجگا (ایضاً) حضرت مونیگیری کی اس سعی پیغم اور آہ سحرگاہی نے بہار کا بالخصوص نقشہ پڑا اور پھر سے لوگ دائرہ اسلام میں داخل ہوئے۔

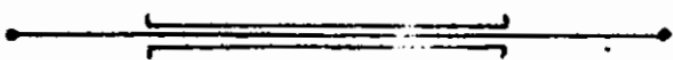
## فتنه قادیانی اور علمائے دیوبند

اوکوششیں بھی نہیاں اہم اور ناقابل فراموش ہیں، حضرت مولانا مرتضیٰ حسن صاحب نظام تعلیمات دارالعلوم دیوبند جو راقم الحروف کے استاذ بھی ہیں نے اس سلسلہ میں دور کئے تقریریں کیں اور مناظرے بھی کئے اور منیگر کے مناظرہ میں مولانا مرحوم ہی حضرت منیگری علیہ الرحمہ کے دیکھ اور نمائندہ تھے ساتھ ہی ساتھ آپ نے رد قادیانیت پر متعدد رسائل بھی تصنیف کئے جو مطیع رحمانی منیگر اور دوسرے مطابع سے شائع ہوئے حضرت علامہ انور شاہ کشمیری رحمۃ اللہ علیہ صدر المدرسین دارالعلوم دیوبند نے اس فتنہ کی طرف خصوصی توجہ فرمائی اور بھاولپور کے مقدمہ میں جا کر شہادت دی اور اپنے علمی و تحقیقی بیان سے جھوٹ کو قادیانی کے خلاف فیصلہ لکھنے پر مجبور کر دیا اس مقدمہ میں شہادت دینے والوں میں حضرت مولانا مرتضیٰ حسن صاحب بھی شامل تھے پھر حضرت شاہ صاحب کشمیری علیہ الرحمہ نے حیاتِ میسح پر ایک نہایت قیمتی بیانیں صفحہ کا رسالہ لکھ کر مرزا صاحب کے دعویٰ میسح موعود کے سامنے لوہے کی دیوار کھڑی کری حضرت شاہ صاحب کا یہ رسالہ "التقریب ما تواتر فی نزدیل المیسح" دارالاشاعت دیوبند سے شائع ہوا ہے، اسی طرح حضرت علامہ سبیر احمد عثمانی صاحب اور دوسرے علمائے دیوبند نے اس طرف اپنی توجہ مبذول کی اور قابل قدر خلافات انعام دی ہیں۔ اور پھر اس عاجز کے استاذ المحترم حضرت مولانا مفتی محمد شفیع صاحب دیوبندی شم پاکستانی نے مسئلہ ختم بہوت پر تین رسالہ لکھ کر ختم بہوت کو قیامت تک کے لئے دفن کر دیا۔

ختم بہوت فی القرآن، ختم بہوت فی الاحادیث، ختم بہوت فی الائمان، یہ تینوں رسالے مسئلہ ختم بہوت پر حرف آخر کی حیثیت رکھتے ہیں، اس فرقہ باطل

کے استعمال کے لئے جن علائے کرام نے خدو جہد کی ہے، ان کا استقصاء  
مقصود نہیں ہے، یقیناً جن حضرات کے نام لکھے ہیں، ان سے کہیں زیادہ وہ  
لوگ ہیں جن کا ذکر اس مختصرے مقالاً میں نہیں کر سکا ہوں، تقریباً یہ سب  
واصل بحق ہو چکے ہیں، حق تعالیٰ ان کی سعی کو مشکور فرمادے ان کے مراتب  
بلند کرے اور ہمیں ان کے نقش قدم پر چلنے کی توفیق عطا فرمائے۔

اس موقع پر نامناسب ہو گا اگر پروفیسر محمد ایاس صاحب برلنی عثمانیہ  
یونیورسٹی چدر آباد دکن کا نام نہ لیا جائے، انہوں نے قادیانی مذہب کے  
نام سے ایک ہزار صفحوں پر کتاب لکھ کر خود قادر یا نیوں کے ہاتھ میں آئینہ دیدیا  
ہے کہ دہا پنی صورت اور قادریت کے سارے خدو خال صاف طریقہ پر قادریانی  
مذہب کے آئینہ میں دیکھ سکتے ہیں، اس کتاب میں الیاس صاحب مرحوم و  
مفغور نے اپنی طرف سے کچھ نہیں لکھا، اس میں جو کچھ ہے وہ قادریانی سربراہوں  
ادران کے رہنماؤں اور مبلغوں کی تقریریں، اور تحریریں ہیں جو مجمع حوالے کے  
سامنہ درج کر دی گئی ہیں، پروفیسر صاحب مرحوم نے ان تحریروں اور تقریروں  
کو مختلف حصوں اور ابواب میں جمع کر کے عنوان لگا دیا ہے، اس کتاب کی  
قدر و قیمت مطالعہ کے بعد ہی معلوم ہو سکتی ہے، پروفیسر صاحب مرحوم اس  
وقت دنیا میں نہیں ہیں، ہم ان کے لئے سعادت و نجات کی دعا کرتے ہیں۔



# ردِ فتاویٰ باینیت پر درواہم رسائل

مولانا عبدالمحیٰ فاروقی ایم، اے (عربی)، ایم، اے (معاشریات) نئی دہلی

هر ڈاکٹر احمد حلا قادیانی (رم ۱۹۰۸ء۔ ۱۸۷۵ء) نے جب سے اپنے باطل و مخالفی کا آغاز کیا اسی وقت سے علماء حق نے ان کے خلاف آواز اٹھانا شروع کر دی تھی۔ تاریخ شاہی ہے کہ جب کبھی حق و صداقت کی راہ میں رختے ڈالے گئے، طاغوی طاقتوں نے سراٹھانا شروع کیا اور اسلام کی پاکیزہ تعلیمات کو سخن کرنے کی کوشش کی جانے لگی تو اس کے خلاف جو طبقہ سب سے پہلے سامنے آیا وہ ہمارے علمائے کرام ہی کا تھا حضرت مجدد الف ثانی شیخ احمد سرہندی (رم ۱۹۳۲ء) شاہ ولی اشریف محدث دہلوی (رم ۱۹۶۲ء) شاہ عبد العزیز دہلوی (رم ۱۸۷۷ء) حضرت مسیح احمد شہید (ش ۱۸۷۷ء) مولانا سید محمد علی مونگیری (رم ۱۹۳۷ء) اور شیخ الاسلام حضرت مولانا سید سینا احمد مدینی (رم ۱۹۵۴ء) وغیرہ ایسے ہی مجاہد علماء حق میں سے تھے جو مذہب کے نام پر پیدا ہونے والی ہر اسلام مخالف تحریک کے خلاف سربراہی اور کفن برداشت کھڑے ہوئے اور یہاں تک برد آزا ہوتے رہے جب تک کہ حق و باطل کے درمیان حدِ فاصل قائم نہیں ہو گئی۔ قادیانیت بھی اسی قسم کی ایک اسلام دشمن اور بُنیٰ کریم علیہ الصلوٰۃ والتسلیم کی ذات مقدسہ سے بغرض و غناد رکھنے والی ایک جماعت ہے جس نے ہندوستان میں جنم لے کر پورے عالم اسلام کا پی

گر دب بلامیں پیٹھنا چاہا تھا، مرزا کے تحریرات کے منظر عام پر آنے کے بعد ہی سے علما نے ان کے عوام اور مستقبلی کی خطرناکیوں کو اچھی طرح بجانب لایا تھا، لہذا اس کے سواباب کے لئے قلمی اور اپنی جہاد کا آغاز کیا گیا، مفاسد میں لکھنے کے رسائل اور کتابیں تصنیف کی گئیں اور آخر میں براہ راست مناظرے بھی کئے گئے تاکہ عوام و خواص کو عقائد کی گمراہیوں سے بچا یا جاسکے، اسی کا نتیجہ ہے کہ ردِ قادر یا نسبت پر دیکھتے ہی دیکھتے اچھا خاصاً ذخیرہ معرفت وجود میں آگیا جس کی مدد سے دین کی فہم و فراست رکھنے والوں کو اس فرقہ کو سمجھنے اور اس کو خارج از اسلام قرار دینے میں بڑی مدد می افسوس ہے کہ آج ہمارے تردیدی المطہر پیر میں اب ایسے بہت سے رسائل اور کتب اگر زیاب نہیں تو کیا فزر درمودی جا رہی ہیں، اس وقت ہم ایسے ہی دو کیا ب مطبوعہ رسائل پر گفتگو کرنا پاہانتے ہیں جو اپنے موضع پر نہایت جامع اور مکمل ہیں ان دونوں رسائل کا تعلق مشہور عالم دین اور مصلح امت حضرت مولانا عبدالستکور لکھنؤی مدیر الجم کی علمی تحقیقات سے ہے۔

حضرت مولانا عبدالستکور صاحب ناردنی لکھنؤی ۲۲ ذی الحجه ۱۳۹۳ھ کو تصدیق کا کوئی ضلع لکھنؤی پیدا ہوئے آپ کے والد امجد مولوی حافظ ناظر علی صاحب ضلع نفع پور یوں میں تحصیلدار تھے آپ کی ابتدائی تعلیم اور عربی کتب درسیہ لعینی جلالین برائی قطبی اور نور الانوار ضلع فتحور ہی میں مختلف مقامات پر مکمل ہوئے لیکن بعد کی ساری کتابیں استاذ الالا سازہ حضرت مولانا سید عین الصضاۃ صاحب حیدر آبادی نے لکھنؤی ہبائی مدرسہ عالیہ فرقانیہ لکھنؤی سے پڑھیں جو حضرت مولانا عبد الجمیع فرنگی محلہ کے ارشد تلامذہ میں سے تھے، ۱۳۷۶ھ میں آپ نے تعلیم سے فراغت پائی آپ اپنے استاذ کے نہایت معتمد اور مقرب شاگردوں میں سے تھے، شروع (باتی الگ صفحہ)

پہلا رسالہ اس سلسلہ کا پہلا رسالہ: صحیح رنگوں برپروان دجال زبون " ہے ایک سوچھا لیس صفحات پر مشتمل یہ رسالہ اس مناظرے کی رواداد ہے جو مولانا لکھنؤی اور قادر یا نیوں کی لاہوری پارٹی کے سربراہ خواجہ مکال الدین بن، اے، ایل ایل، بی کے درمیان ۱۹۲۶ء میں بمقام رنگوں ہوا تھا، اس مناظرے کا اہتمام جمعیۃ علمائے رنگوں نے کیا تھا جس کے سربراہ مولانا احمد بزرگ محلکی " تھے جو اس وقت جامع سورتی رنگوں کے مہتمم اور مفتی بھی تھے، آپ ہی کی خصوصی دعوت پر مولانا لکھنؤی رنگوں تشریف لے گئے تھے آپ کے ساتھ آپ کے صاحبزادے مولانا عبدالمومن صاحب قادری (رم ۱۹۶۶ء) اور حضرت مولانا محمد منظور نعائی صاحب مدیر الفرقان دامت برکاتہم بھی شریک سفر تھے۔

اس رسالہ کو ایک مقدمہ، دو ابواب اور ایک خاتمہ میں تقسیم کیا گیا ہے، مقدمہ میں مزرا اور مزایست کی مختصر تاریخ دیجسپ انداز میں بیان کی گئی ہے، پہلے باب میں خواجہ

(بعیضاً شیخ فخر گذشتہ) کے کچھ دنوں دارالعلوم ندوہ اعلما، مدرسہ عالیہ فرقانیہ اور مدرسہ عالیہ امروہ یوپی میں تدریسی خدمات انجام دیں لیکن جلد ہی ملازمتوں کا سلسلہ ختم کر کے ساری زندگی تصنیف و تالیف میں بسر کی، ۱۹۳۴ء میں اپنا مشہور اہل سامدہ علم الفقہ، اور ایک ہفت روزہ رسالہ، النجم، لکھنؤ سے جاری کیا، انجم، ۱۹۳۸ء توک نکھلائے ۱۹۳۸ء میں لکھنؤ میلائیک دینی ادارہ دارالمبلغین کی بنیاد ڈالی جواب بھی باقی ہے، تقریباً ۱۰ کتابیں آپ نے تصنیف و تالیف اور ترجمہ کیں، روایاتیں اور رویداد علاوه روشنیت میں آپ نے نمایاں کارنامے انجام دیے اسی بنیاد پر اسلامیان ہند کی طرف سے آپ کوہ امام اہلسنتؑ کے خطاب سے نواز دیا، سلسلہ نقشبندیہ کے مشہور بزرگ حضرت شاہ ابو احد حسین بھوپالی سے آپ کو سیحت و خلافت حاصل تھی، ۱۹۴۱ء مطابق ۱۹۲۶ء میں لکھنؤ میں آپ نے وفات بانی۔

کمال الدین اور مولانا لکھنؤی کے رنگوں پہونچنے کے بعد خواجہ صاحب کے مقابلہ میں آئم جن کی بقیتی بھی کارروائیاں ہوئیں تھیں ان کا مفصل بیان ہے، دو سکے باب میں مرزا اور مرزا یت کے باطل اور خارج از اسلام ہونے کے دلائل بیان کئے گئے ہیں۔ اس سلسلہ میں جن امور کا تفصیلی ذکر کیا گیا ہے ان میں حسب ذیل قابل ذکر ہیں۔

(۱) مرزا کی کذب گوئی خود اپنی کتابوں سے (۲) مرزا کے اقوال توہین انبار علیهم السلام (۳) مرزا کا دعویٰ نبوت (۴) مرزا کا منکر مژدوریات دین ہنگادہ) ختم نبوت کی بحث (۵) حیات مسیح علیہ السلام کی بحث (۶) مرزا یوں کے شائع کردہ انگریزی ترجمہ قرآن مجید کے کچھ مفاسد اور خاتمه میں مرزا اور مرزا یوں کے کفر پر علماء اسلام کے نتوءے، اس کے بعد حکومت وقت کا ایک فیصلہ درج کیا گیا ہے جس میں مرزا یوں کا خارج از اسلام ہونا اور مسلمانوں کے قربتاوں سے ان کا بسیر خل ہونا ظاہر کیا گیا ہے، اس رسالہ کے متعلق مولانا احمد بنڈگ صاحب تحریر فرماتے ہیں ”الحمد للہ کریم کتاب ایسی جامع و مکمل تیار ہو گئی ہے کہ جو شخص اس کو اول سے آخر تک دیکھ لے وہ مرزا یت کی پوری حقیقت سے واقف ہونے کے علاوہ بڑے سے بڑے مرزا یت کو بحث میں مغلوب و مہوت کر سکتا ہے“

**کادیان یا قادیان؟** [فسیح گرد اپریور پنجاب میں ایک قصبه کا دیان ہے] مرزا غلام احمد دہیں کے رہنے والے تھے، اس قصبه کا صحیح اور اصلی نام کادیان ہے، اہل پنجاب اب بھی اس کو اسی نام سے پہکارتے ہیں پنجابی زبان دکاری، کیوڑہ کو کہتے ہیں جو نکلا اس بستی میں زیادہ تر کیوڑہ فروش رہا کرتے تھے اتنے پوری بستی کو کادیان، کہا جانے لگا۔ مرزا صاحب کو جہاں دینی و مذہبی افظع میں توڑ مرداڑ تحریر اور تاویل کرنے کا چکر لگا ہوا تھا دہاں وہ دنیا دی معاملات

میں بھی رد دبیل اور حقائق کی پرده پوشی کیا کرتے تھے، لہذا اپنی اسی ذہنیت کی بنابر  
انھوں نے کافی روپیہ خرچ کر کے سرکاری کاغذات میں اس کو قادریان، لکھواریا اور مشہور  
یہ کیا کہ یہ لفظ درحقیقت قاضیان تھا جواب بگرم کر قادریان پورگا یہ

## چند اعتراضات اور ان کے جوابات

فرقہ باطلہ کا ہمیشہ یہ مستور رہا ہے کہ دہ براہ راست مناظرے سے  
حیریز کرتے ہیں لیکن آڑ میں بیٹھ کر خطوط یا اشتہار بازی سے کام یکر عوام کو گمراہ کرنے  
کی کوشش کرتے ہیں، خواجه کمال الدین مرزا اُنی نے بھی زنگون میں یہی کیا اور صرف  
مراسلات و اشتہارات ہی کو ذریعہ ت الخطاب بنایا براہ راست مناظرے کی نوبت نہیں آئے  
دی، اپنے آخری اشتہار میں خواجہ صاحب نے اسلامی معتقدات کے خلاف چار سوالات  
قام کر کے شائع کئے اور اپنے دامن میں یہ مفروضہ قائم کریا کہ علماء اسلام سے ان کا  
جواب دیتے نہیں پڑیں گا، لیکن حضرت مولانا لکھنؤی نے فی القرآن سوالات کے جوابات  
لکھ کر شائع کر دیئے۔ جو حصہ ذیل ہے۔

پہلا اعتراض۔ قرآن مجید ظاہر کرتا ہے کہ ہر رسول پر اسی قوم کی زبان میں وحی  
آئی ہے جس کی طرف وہ بھیجا گیا ہے اسی طرح یہ بھی کہا گیا ہے کہ قرآن عربی زبان میں  
اس لئے نازل ہوا ہے تاکہ خطاب لوگ اس کو سمجھ سکیں، لہذا معلوم ہوا کہ قرآن اور محمد  
(صلی اللہ علیہ وسلم) صرف عرب ہی کیلئے آئے تھے اس لئے یہ دعویٰ کیوں کیا جاتا ہے کہ  
قرآن ساری دنیا کے لئے آیا ہے؟

جواب ہے۔ قرآن بھی میں نذکورہ مفہموں صرف ان نبیوں کی بابت آیا ہے جو اختر  
صلی اللہ علیہ وسلم سے پہلے آئے تھے کیونکہ آپ سے پہلے کسی بھی کی نبوت ساری دنیا  
کے لئے نہیں ہوئی تھی چنانچہ ہر نبی صرف ایک خاص قوم کے لئے ہوتا تھا اور اسی قوم کی

زبان میں ان پر وحی اترتی تھی۔ اس قضیہ کو الٹ کر یہ نتیجہ بنا کر جس بنی کلی جوز بان ہواں کی نبوت اسی قوم کے ساتھ مخصوص ہے غلط ہے، قرآن عربی زبان میں اس لئے آیا ہے کہ سب سے پہلے اس کی رکشنا عرب میں پھیلے اور پھر اس کے ذریعہ ساری دنیا منور ہو، چنانچہ قرآن مجید میں ارشاد باری ہوتا ہے۔

**إِنَّكُمْ مُّؤْمِنُونَ مُّشْهَدُوا لِأَوْعَادِنَّ** اے اہل عرب تم سب لوگوں کے سامنے **النَّاسِ وَيَكُونُ الرَّسُولُونَ** گواہی دینے والے بنوادر رسول تھمارے **عَدِيْكُمْ شَهِيْدٌ**۔ لہ سامنے گواہی دینے والے نہیں۔

یہاں قرآن یہ صاف تصریح کر رہا ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت اور قرآن کی ہدایت ساری دنیا کے لئے ہے، چنانچہ اس سلسلہ میں حسب ذیل آیتیں مزید اس کی شاہدیں ہیں۔

۱۔ **أَقْلُلْ يَأْيَهَا النَّاسُ إِنِّي رَسُولُ اللَّهِ إِنِّي كُوْجَيْنِيْعًا ... فَامْنُوا**  
اے بنی بکہہ دیجئے کہ میں تم سب کی طرف اشکار رسول ہوں، پس ایمان لا اذ اللہ باللہ و رسولہ، النبی الاصفی۔ لہ  
۲۔ **وَمَنَا أَرْسَلْنَاكَ إِلَّا كَافَةً لِّتَأْمِنَ بِشِيْرًا وَنَذِيرًا**  
اے بنی ہم نے آپ کو تمام لوگوں کیلئے خوشخبری سنانے والا اہد ڈرانے والا بن کر بھیجا ہے۔ لہ

۳۔ **وَأُوحِيَ إِلَيَّ هَذَا الْقُرْآنُ لِأُنْذِرَ كُوْمِيْه وَمَنْ بَلَّمْ**  
یہ قرآن مجھ پر وحی کیا گیا تاکہ میں تمکو اس کے ذریعے سے ڈراوں اور نیز ان تمام لوگوں کو (ڈراوں) جن تک یہ قرآن پہنچ جائے۔ لہ

۳۔ شَبَارِكُ الْذِي نَزَّلَ الْفُرْقَانَ  
عَلَىٰ عَبْدِنَا، سِيَكُونُ لِلْعَالَمِينَ  
قرآن اتاما تاک وہ تمام دنیا کے لئے  
سَذِيرًا - بِهِ  
ذرانے والا بنے

ہذا جب قرآن مجید کی یہ واضح تصریح ہے تو اسکے خلاف آیت کا مطلب لینا  
کیسے صحیح ہو سکتا ہے کیونکہ کسی کلام سے کوئی ایسی مفہوم استنباط کرنا جو اس کلام کے  
دو حصہ کی تصریح کے خلاف ہو یہ عقلابھی جائز نہیں ہے۔

**دوسرا اعتراض** — قرآن درست کرنا ہب کے خدائی آغاز کو تسلیم  
کرتا ہے اور توریت کو فروپڑایت کرتا ہے اس نے ایسی حالت میں اگر یہ دھیان  
کامل تھیں تو کیوں مفسوخ ہوئیں اور اگر کامل نہیں تھیں تو وہ لوگ کیوں کامی چیز سے  
محروم کئے گئے؟

**جواب** — قرآن شریف نے بیشک یہ بیان کیا ہے کہ ہر قوم اور ہر ملک  
میں بھی آئے اور ہدایت اتری ہے مگر کہیں نہیں بیان کیا گیا کہ دنیا کے موجودہ  
مذاہب بعنه وہی ہیں جن کی تعلیم ان کے نبیوں نے دی تھی جبکہ اس کے بر عکس  
یہ تصریح ضرور آیتوں میں ہے کہ انبیاء کی تعلیمات اور ان کی خدائی کتابوں میں ان  
نبیوں کے بعد بہت کچھ تحریف و تریسم کردی گئی ہے، اس تحریف و تریسم کا ثبوت  
تاریخی و اتحادی اور دوسرے دلائل سے بھی ہمکو ملتا ہے، ہذا یہ سمجھو لینا چاہئے کہ  
اگلی شریعتوں کے مفسوخ ہونے کے روایات ہیں، ایک یہ کہ وہ شریعتیں اصلی  
حالت پر باقی نہیں رہی تھیں اور ان میں بہت کچھ تحریفات کردی گئی تھیں، وہ مرکز  
یہ کہ قرآن مجید دین کامل لے کر آیا ہے جیکہ اگلی شریعتیں بحسب شریعت محمدیہ کے  
دین کامل لے کر نہیں آئی تھیں جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد فرمایا ہے۔

آنیوہ آنکھ لکھو دینے کو۔ آج میں نے تمہارا دین تھھا کرنے کا مل کر بیا  
ہے زا اگلی شریتوں کے پر نسبت شریعت محمدیہ کا انکلی ہونا اور مذکورہ بالا دوسری  
شریعتوں کے مسائل دیکھنے سے بھی بخوبی واضح ہو جاتا ہے۔

اب یہ کہنا کہ انکلی قویں کیوں ایسے یوں کمال سے محروم کی گئیں یہ ایک بے جا  
اعتراف ہے، نظام عالم ہمکو بتانا چاہیے کہ قانون قدرت یہی ہے کہ ترقی بتدریج ہوتی  
ہے چنانچہ جب انسان پیدا ہوتا ہے تو وہ اس وقت کمزور ہوتا ہے کیونکہ بولنا چلن  
پھرنا اور کام دہ قویں جوانان سے تعلق رکھتی ہیں وہ بتدریج اس میں پیدا ہوتی ہیں  
اور ترقی کرتی ہیں لہذا اس پر یہ اعتراف کرنا کہ پہلے ہی سب قویں انسان کو کیوں نہ  
مل گئیں اور بچے اس کمال سے کیوں محروم کئے گئے قانون فطرت پر اعتراف کرنا ہے  
**تیسرا اعتراض** — بہائی لوگ کہتے ہیں کہ پیغمبری ختم ہاں  
ہوئی ہے، خدا نے حضرت آدم سے دعہ کیا تھا کہ ہم وقتاً فوقتاب پیغمبر سمجھیتے رہیں گے  
اس لئے بنی آدم میں ہمیشہ نبوت کا سلسلہ قائم رہنا چاہئے اور محمد (صلی اللہ علیہ وسلم)  
پر نبوت ختم ہونے کا عقیدہ غلط ہے۔

**جوواب** — بہائی لوگوں کا، یا اُن سے سیکھ کر مرا غلام، احمد قادریانی اور  
ان کے پیر و والوں کا یہ کہنا کہ نبوت ختم ہوئی ہے قرآن اور عقل دونوں کے خلاف  
ہے قرآن واضح طور پر کہتا ہے کہ محمد صلی اللہ علیہ وسلم پر نبوت ختم ہو گئی ہے۔  
ما سماں حَمَدَ ابْنَا اَحَدٍ مِنْ زِيَّجَاتِنَّوْ خَمْسَیٰ اَن्दَرِ عَلِيٰ وَسَلَّمَ کسی مرد کے باپ نہیں  
ذکر نہ سُوْلَ اللَّهُ وَحْمَّاً تَبَّيْنَ لَهُ ہیں بلکہ اسٹر کے رسول اور خاتم الانبیاء ہیں  
قرآن مجید کی وہ آیات جن کا حال اعتراف میں ہے ان کا مطلب وہ نہیں ہے جو ہیاں  
اور مراہی بیان کرتے ہیں بلکہ ان کا مفہوم صرف اس قدر ہے کہ خدا کی طرف سے نبی

آئیں گے اور ہدایت آئے گی کسی لفظ سے اشارہ بھی یہ نہیں نکلتا کہ نبوت کی جنم  
نہیں ہوگی یہ بات دوسرے اعتراض کے جواب میں بیان ہو چکا ہے کہ اگلی شریعتیں گیل  
نوخ ہوئی میں چونکہ مسوخیت کی وجہ وجد شریعت محمدیہ میں نہیں ہے اسے محمدی  
الشرعیہ وسلم پر نبوت کا ختم ہو جانا عقل کے بھی موافق ہے، اگلی شریعتیں دین کا،  
نہیں تھیں اور شریعت محمدیہ دین کامل ہے اگلی شریعتیں میں تحریف ہو گئی ہی  
یہیں کہنے کے محفوظ رہنے کا خود خدا تعالیٰ ذمہ دار ہے۔  
إِنَّا نَعْلَمُ مَا تَرَكَ النَّذِكَرُ وَإِنَّا يَنْهَا نَحْنُ مِنَ الْأَنْجَانِ اُمَّا  
لَهُ لَحَافِظُونَ لَهُمْ (۱۴) اسکے معافاً ہیں۔

شریعت محمدیہ کا محفوظ رہنا ان سلسلہ اسائید کے علاوہ جواہل اسلام کے  
پاس ہیں تا وہی واقعات اور غیر مسلم اصحاب کی شہادت سے بھی بخوبی ظاہر ہے  
چوتھا اعتراض — قرآن کسی خاص پیغمبر کی پیروی میں نجات کو  
مسخر نہیں کرتا جیسا کہ دوسرے پارے کی آیت سے ظاہر ہے، لہذا صرف دین اسلام  
ہی قبول کرنے کی کیا مصروفت ہے؟

جواب سے: کسی خاص پیغمبر کی پیروی میں نجات کا مختصر نہ ہونا صرف خواجہ  
کمال الدین ہی کا قول ہے ورنہ قرآن کی بہت سی آیتوں میں بیان ہو ہے کہ نجات  
دین اسلام میں مختصر ہے۔

وَمَنْ يَبْتَغِ غَيْرَ الْأَسْلَامِ  
جُو شخص اسلام کے سوا کوئی دوسرا دین  
اختیار کرے گا تو وہ ہرگز اس سے قبول  
دینا ناٹھن یشبل میٹھہ تھے  
نہ کیا جائیگا۔

دوسرے پارے کی وجہ آیت جس کا حوالہ اتنی معرض نے دیا ہے اس کا مطلب  
انہوں نے صحیح بیان نہیں کیا ہے، اس آیت کا مشار صرف اس قدر ہے کہ قرآن نجات

کو کسی قوم کے ساتھ مخصوص نہیں بتاتا جیسا کہ یہودیوں کا قول تھا **آلَذِينَ آمَنُوا**  
اور **نَصَارَى** اور **صَابَّرُوا** دیگر الفاظ مذہبی حیثیت سے متعدد ہو گر قومیت  
کے معنی میں استعمال ہونے لگے تھے، لفظ، عرب، قومیت کے معنی میں مخصوص ہے  
مگر تمدن عرب، کام صنف مذہبی معنوں میں استعمال کرتا ہے لعنى مسلمانوں کو خواہ  
کسی بھی قوم کے ہوں، وہ دعرab، اپنا ہے اسلئے قرآن نے بتایا کہ جو شخص اسلام  
قبول کرے خواہ وہ کسی قوم کا بونجات کا حقدار ہے، اگر آیت کے وہ معنی لئے جائیں  
جو خواجہ کمال الدین کہتے ہیں تو معاذ اللہ یہ ایک ہمیں کلام ہوا جاتا ہے اس لئے کہ  
**آلَذِينَ آمَنُوا** کے ساتھ مَنْ آمَنَ کا لفظ کسی طرح نہیں لگ سکتا لعنى ایمان  
والوں کے لئے یہ شرط لگانا کہ وہ ایمان لا میں بے معنی ہے اے

### رسالہ کے بعض دوسرے مباحث

ان سکل جوابات کے بعد پھر خواجہ  
پطور نوچنے لگے ہیں جن سے پوری طرح ثابت ہوتا ہے کہ وہ مدشی بتوت شفی۔ یہ  
اس نے ضروری ہوا کہ روزایوں کی لاہوری پارٹی اکثر مسلمانوں کو دھوکہ دینے کے  
لئے یہ کہہ دیتی ہے کہ مرا صاحب نے دعویٰ بتوت توکیا ہے مگر یہ دعویٰ بعض بجا زی  
ظلی، بردازی اور غیر مستقل بتوت کا ہے اور یہ کہ انھوں نے صاحب شریعت ہونے کا دعویٰ  
نہیں کیا ہے بلکہ اس کے علاوہ اس رسالہ کا سببے تریادہ لائق توہیدہ حصہ ہے جس میں  
ختم بتوت کے سند پر گٹھکو کی گئی ہے یہ سکایا سا نہیں پاشان ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم  
کے عہد بدارک سے یہ کہ اس وقت تک ہر زمانہ اور ہر مقام کے مسلمانوں کا اس پر اجماع قطعی

ہے کہ آنحضرت صلی اللہ علیہ وسلم پر نبوت ختم ہو چکی ہے لہذا جو شخص بھی آپ کے بعد نبوت کا دعویٰ کرے وہ کذب و دجال ہے اور قطعاً کافر ہے۔

ایک بار مولانا لکھنؤی سے مناظرہ کرنے کیلئے مرا غلام احمد کے خلیف حکیم نوادران دین دم ۱۳۳۴ء میں مرا زائی مولویوں کو جن کے نام مولوی سرور شاہ مفتی محمد صادق، اور میرزا سمیع دہلوی تھے لکھنؤ بھیجا تھا ان لوگوں نے زبانی مناظرہ کرنے کے بجائے تحریری مناظرہ کی خواہش ڈھانچہ رکھنے کا مدد و مدد نہ اپنے رسالہ النجم "لکھنؤ کی جلد" (انجبر ۱۳۳۴ء) ایک مضمون ختم نبوت پر ادا کیا مضمون حیات سیپ پر سپرد تلمک کیا جس کا آج تک کسی مرا زائی نے کوئی حساب نہیں دیا ہے۔

کفر کا فتویٰ | رسالہ کے آخر میں ۱۳۸۸ عمار اسلام کے اسماء، گرامی درج ہیں جنہوں نے اس فتویٰ پر دستخط کئے تھے کہ مرا غلام احمد روان کے تبعین قطعاً کافر ہیں، ان کے ساتھ کوئی اسلامی معاملہ جائز نہیں ہے، زانکے ساتھ مناکحت رست ہے، زان کے ہاتھ کا ذیح حلالی ہے ز انکو اپنی مسجدوں میں نماز کی اجازت دینی چاہئے اور اور زہی ان کے مردوں کو اپنے قرستانوں میں دفن کرنے کی، ان دستخط کنندگان میں مولانا سید عطاء اللہ بنخواری (دم ۱۳۳۴ء) مولانا محمد داؤد غزنوی (دم ۱۳۳۶ء) مولانا شنا راشد امری گن (دم ۱۳۳۷ء) مولانا محمد سعییٰ "قامی شہر بھوپال"، مولانا مفتی کفایت اللہ صاحب دہلوی (دم ۱۳۳۸ء) مولانا مفتی محمد سہیوں صاحب بھاگلپوری (دم ۱۳۳۹ء) شیخ البہادر مولانا محمود حسن شاہ (دم ۱۳۴۰ء) مولانا بشیر احمد صاحب شہانی (دم ۱۳۴۱ء) مولانا محمد ابرار اسمبلیا وہی (دم ۱۳۴۲ء) شیخ الادب مولانا اعزاز علی صاحب (دم ۱۳۴۳ء) مولانا ضیائل حمد صاحب سہار پوری (دم ۱۳۴۴ء) مولانا شاہ جبل الرحمٰم صاحب رائپوری (دم ۱۳۴۵ء) مولانا شاہ عبدالقدار صاحب رائپوری (دم ۱۳۴۶ء) مولوی عبدالرفود صاحب دانپوری، مولانا عبد الباری صداقت نگی محلی (دم ۱۳۴۷ء) مولانا عبدالشکر صاحب لکھنؤی ۔ ۔ ۔ اور مولانا سید فخر الدین حسین مرا آبادی (دم ۱۳۴۸ء) وغیرہم کے نامہ ای خاص طور سے قابل ذکر ہیں جسے

اس فتویٰ کے بعد قادیانیوں کے خلاف ایک عدالتی فیصلہ بھی درج کیا گیا ہے جو مسلمانین اڑیسہ کی درخواست پر کلک کی عدالت نے ۱۹۱۹ء کو صادر کیا تھا اس مقدمہ کی پوری کارروائی اخبار دی اڑیا کلک نے ۲۷ مارچ ۱۹۱۹ء کو شائع کی تھی۔

**دوسرے رسالے** اس سلسلہ کے دوسرے رسالہ کا نام ہے: صولتِ محمدیہ لکھنؤ کے صفات پر قسطوار شائع ہوتا رہا پھر اسکے بعد علیحدہ سے کتابی شکل میں شائع کردیا گیا، اسکے مرتب ناشر مولانا عبدالسلام صاحب فاروقی (رم ۱۹۴۳ء) تھے جو دارالعلوم دیوبند کے فاضل اور حضرت لکھنؤیؒ کے صاحبزادے تھے، اس رسالہ کے اندر ایک تاریخی مقدمہ کی کارروائی درج ہے جو غیر نسبمہدوستان کی مشہور ریاست بھاولپور (نیپال) کی عدالت میں مسلمانوں اور قادیانیوں کے درمیان دائر تھا۔ اس سلسلہ تھا کہ معنافات بھاولپور میں مولوی الہی بخش نامی ایک صاحب نے اپنی بڑی کائنات ایک شخص کے ساتھ کیا ابھی خصیتی نہیں ہونے پائی تھی کہ وہ شخص مرتد ہو کر قادیانی ہو گیا، مولوی صاحب نے عدالت میں فتح نکال کا مقدمہ دائر کر دیا، لیکن بعض روشن خال مافسران نے قانون وقت کے مطابق اس دعویٰ کو خارج کرایا، تجوہ ہو کر مولوی الہی بخش نے ریاست کی عدالت میں جو کر ایک اسلامی ریاست تھی اپیل دائر کر دی، اسلامی عدالت نے فریقین کو ہدایت دی کہ وہ اپنے مشہور اوستینڈ علماء کی مدد سی شہادت عدالت میں پیش کریں، اس عصر میں یہ معاملہ بھلے شخصی کے ایک ملی معاہدہ بن گیا، لہذا اس کی بیروتی انہیں موئہ الاسلام بھاولپور نے اپنے ہاتھ میں لے لی، مولانا غلام محمد صاحب، شیخ الجامعہ، جامعہ عباسیہ بھاولپور نے جو کر ریاست کے صدر الصدرو بھی تھے اس وقت کے اکابر اور امامتیں کو عدالت کے سامنے قاریانیت کے خلاف شہادت دینے کیلئے دعوت دی، جن علماء نے بھاولپور حاکر عدالت میں شہادت دی ان میں مولانا سید مرتضیٰ حسن چاند پوری

رم ۱۹۵۷ء) سابق صدر المحدثین مسٹر امدادیہ مراد آباد، مولانا نجم الدین صاحب (رم ۱۹۵۷ء)  
سابق پروفیسر اور میل کالج لاہور، مولانا محمد شفیع صاحب (رم ۱۹۶۳ء)، سابق مفتی دارالعلوم  
دینپندہ، مولانا محمد سین حبشان کو لوٹاڑا ضلع گوجرانوالہ اور مولانا عبد الشکور صاحب  
لکھنؤی (رم ۱۹۶۲ء) تھے یہ

علماء کا فیصلہ [ان حضرات کی شہادتوں کا خلاصہ یہ تھا کہ مرتضیٰ غلام احمد اور  
ان کے متبوعین کافروں مرتید ہیں، ان کے ساتھ مناکحت حرام  
ہے اگر نکاح کے بعد کوئی شخص مرتضیٰ ہو جائے تو وہ نکاح بغیر قضاہ، قاضی فتح ہو جاتا  
ہے اور اس کی منکووہ کو دوسرا بھگ نکاح کر لینا درست ہے یہ]

مرتضیٰ غلام احمد کے کافر درود ہونے کے پاس وجہ بیان کئے گئے تھے: اول یہ کہ انہوں  
نے اپنے اوپر دھی نازل ہونے کا دعویٰ کیا تھا، دوم یہ کہ انہوں نے اپنے بنی ہونے کا  
دعویٰ کیا تھا، سوم یہ کہ انہوں نے حضرات انبیاء علیہم السلام کی اور حضرت سیدالانبیاء  
صلی اللہ علیہ وسلم کی شان میں سخت گستاخیاں کیں تھیں، چہارم یہ کہ انہوں نے ضروری  
دوں کا مشلاحت سر جسمانی وغیرہ کا نکار کیا تھا اور نسبم یہ کہ انہوں نے تمام دنیا کے ان  
مسلمانوں کو جوان کوبنی ہنسی سلیم کرتے کافر کہا ہے یہ

اس فرقہ کو احمدی کہنا گناہ ہے [مولانا لکھنؤی فرماتے ہیں کہ مرتضیٰ کے  
کہتے ہیں اور اکثر مسلمان بھی اپنی نادانی اور کم علمی کی بنابر افسوس، احمدی، کہہ دیتے ہیں  
حالانکہ ان کو احمدی کہنے میں تین گناہ ہیں،  
اول - احمدی، کہنا گیا اس اختر کی تصدیق کرنا ہے جو وہ اپنی کتابوں میں  
میں کوکھ گیا ہے کہ آیہ کریمہ۔

وَمِبِشَرَ الْكَرْسُولِ يَاٰتِي مِنْ بَعْدِي  
ادیں بشارت سناتا ہوں کہ ایک پیغمبر جو  
یہیے بعد آئیں گے ان کا امام احمد ہو گا۔  
اس نے احمدؐ سے ۔۔۔  
کام صداق میں ہی ہوں۔

**دوم۔** احمدؐ، کہنے میں اس امر کا شہبہ ہوتا ہے کہ شاید یہ نسبت  
سید لالانبیاء صلی اللہ علیہ وسلم کے نام مبارک 'احمد' کی طرف ہے جب کہ  
ایسا بالکل نہیں ہے۔

**سوم۔** آج سے بہت پہلے لفظ 'احمد'، امام ربانی مجدد الف ثانی  
حضرت شیخ احمد سرنہندیؒ کے متولیین کا مخصوص لقب رہ چکا ہے چنانچہ  
اس سلسلہ کے اکابر بطور شعاریہ لفظ اپنے نام کے ساتھ استعمال کیا کرتے  
تھے جیسے (شاہ) غلام علی احمدی اور (شاہ) احمد سید احمدی وغیرہ، ان حضرات  
کی ہمروں میں یہ نسبت اسی طرح کذہ تھی اس لئے قادر یا نبیوں کو احمدی کہنا گویا  
اکابر امت کے ایک ایسا زیارتی لقب کا غصب کرنا ہے۔ ۔۔۔

**فرقہ غلمانیہ** | اس فرقہ کا ایک مشہور نام مرزا فیض یہ تین یہ  
لوگ اس نام سے جڑتے ہیں، حضرت مولانا  
سید محمد علی مونکیری اس فرقہ کو "جدید عیسائی" کہا کرتے تھے، کیونکہ ان کا  
مقتدی اپنے عیسیٰ ہونے کا مدعی تھا لیکن حضرت مولانا عبدالشکور صاحب  
لکھنؤی اس فرقہ کو غلمانی، کہا کرتے تھے، غلام احمد نام میں دو جسم ہیں اور  
دونوں کی طرف نسبت اس نام میں اٹھا کرے، عربی قاعدة کے مطابق بھی یہ طریق  
نسبت کثیر الاستعمال ہے جیسے عبد الشمس سے عبیشی، عبد الدار سے عبد ری  
اور عبد القیس سے عبیصی وغیرہ۔ علیٰ حلقوں میں یہ نام بہت مقبول ہوا تھا

حضرت بنو حیرانؑ نے جھی اس نام کو بہت پسند کیا تھا، چنانچہ ان کے منو سین اس نام کو برابر اپنی مطبوعہ اور غیر مطبوعہ تحریروں میں استعمال کیا کرتے تھے یہ  
یہ پوچھا رسانے والے صفات پر بھیلا ہوا ہے اسکے اکثر دبیشتر مفہایں  
وہی ہیں جو صحیحہ نہ گون برپیر و انِ دجال زبون میں لکھے گئے ہیں لہذا ان کی  
تمکار کی کوئی ضرورت نہیں ہے میکن۔ وقت کا اہم تقاضہ ہے کہ ایسے رسائل اور  
کتابیں جواب نہیں ایاب ہوتی جا رہی ہیں انھیں زدبارہ شائع کیا جائے آکرانے  
روشنی حاصل کر کے آنے والی نسلیں صحیح اور سیدھی راہ کو اختیار کر سکیں اور عقائد  
کی گمراہیوں سے خود بھی پچ سکیں اور دوسروں کو بھی بچا سکیں۔

## ( بقیۃ صفحۃ ص ۲۱۶ کا )

حضرت علیؑ علیہ السلام ہی امامت فرمائیں گے۔ یعنی جو افضل ہو گا۔ وہی امامت  
کرے گا۔ البتہ پہلے دن امامت سے گریز اس لئے ہو گا۔ تاکہ جو شبہ پیدا ہونے  
 والا ہو۔ وہ زائل ہو جائے۔ اب جب ایک دلت (وہ بھی آتے ہی) امام ہو گی  
کی اقتدار میں نہیں اساز پڑھ لی، وہ احتمال رفع ہو گیا۔ اور شریعتِ محمدؐ کا  
استقلال دو دوام ثابت ہو گیا تو بعد میں حضرت علیؑ کی امامت سے کسی  
قسم کا اشکال پیدا ہونے کا سوال ہی نہ ہو گا۔ اس لئے مستقل اور حضرت علیؑ  
ہی امامت فرمائیں گے۔ زو نیکیتے تفصیلات کے لئے فتح الملبم ج ۲ ص ۲۳۳۔

مرقات المفایع ج ۵ ص ۲۲۲)

کوئی شبہ کر سکتا ہے کہ  
سلم شریف کی بعض روایات میں "ذَأَكْلُمُونَكُمْ" اور "فَأَكْلُمُونَكُمْ"

لہ صولت محیرہ مالک

کے الفاظ آئے ہیں، جن سے ظاہر ہوتا ہے کہ امامت حضرت عیسیٰ ہی فرمائی گی اور امام مہدی مقتدی ہوں گے۔ مگر ہم کہتے ہیں کہ اس سے بھی قادری حضرت کامدعاً ثابت نہیں ہو سکتا۔ کیونکہ ہمارے مذکورہ بالاجواب سے صاف ظاہر ہے کہ امام مہدی کے مقابلے میں اصل اور واقعی امام (انفنتیت کے اعتبار سے) حضرت عیسیٰ ہی ہوں گے اور صرف ایک وقت امام مہدی کی امامت کرنا اسی شبہ کو زان کرنے کیلئے ہو گا۔ جو اور پر بیان کیا گیا اور اس وقت کی امامت بھی حضرت عیسیٰ کے ہی حکم اور مرضی سے ہو گی۔

اس کے ساتھ ہی مسلم شریف کی اس روایت نے قادری حضرات کے ایک اعتراض کا جواب بھی فراہم کر دیا جوان کے خیال میں نہایت ہی معزز کردا۔ الاراء افتراء ہے۔ اور غالباً وہ سمجھتے ہیں کہ ہمارے پاس اس کا جواب نہیں ہے۔

### اعتراض یہ ہے۔

(۱) حضرت عیسیٰ کی بعثت بنی اسرائیل کی طرف ہوئی تھی اور حضورؐ کی بعثت سارے عالم کی طرف، اب اگر یہ عقیدہ رکھا جائے کہ حضرت عیسیٰ ہی مسیح موعود بن کر آئیں گے؟ اور کیا یہ عقیدہ حضورؐ کی اس خصوصیت (سارے عالم کے لئے بھی ہونا) کو نہیں کوڑتا؟۔

(۲) اگر ختم نبوت کا مطلب یہ ہے کہ حضورؐ کے بعد کوئی بنی نہ آئے، تو حضرت عیسیٰ کا آنا کیا ختم نبوت کے ساتھ ہو گا؟

(۳) اس اعتبار سے خاتم النبیین، حضرت علیہ السلام ہوئے کیونکہ ان کے بعد کوئی بنی نہ آئے تھا، حضورؐ علیہ السلام خاتم النبیین نہ ہوں گے۔ کیونکہ ان کے بعد حضرت علیسی علیہ السلام آئیں کے۔ دیکھئے نزول المیمع میہ از قاضی محمد ذیہ بیہی اس اعتراض کا بہت بھی آسان اور سیدھا مساودہ جواب ہے، جو اقتراض کی

تینوں شقوں کو سنا مل ہے، جواب یہ ہے کہ حضورؐ کے بعد کوئی نبی نہ آنے کا مطلب یہ ہے کہ حضورؐ کے بعد کوئی نبی مسیح نہ ہوگا۔ ظاہر ہے کہ حضرت علیؓ کا نزول، حضرت عیسیٰؑ کی بعثت نہ ہوگی۔ کیونکہ حضرت عیسیٰؑ تو حضور صلی اللہ علیہ وسلم سے کئی سو سال پہلے مسیح نہ ہوچکے تھے۔ اور جب بعثت نہ ہوئی تو یہ سوال ہی ختم ہو جاتا ہے کہ حضرت عیسیٰؑ علی السلام صرف نبی اسرائیل کے لئے نبی ہوں گے یا حضور صلی اللہ علیہ وسلم کی طرح سارے عالم کے لئے بعثت پر ہی دار دماد رہا۔ عقیدہ ختم نبوت کا بھی، جب بعثت نہ ہوئی تو حضرت عیسیٰؑ کا نزول ختم نبوت کے منافی نہ ہوا۔ اس طرح خاتم النبیین حضور صلی اللہ علیہ وسلم ہی رہے نہ کہ حضرت عیسیٰؑ علیہ السلام، کیونکہ خاتم النبیین کا مطلب ہی یہ ہے کہ حضور صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد کوئی نبی مسیح نہ ہوا اور زمانہ ہر ہے کہ حضورؐ کے بعد کوئی نبی مسیح نہ ہوگا۔ رہا یہ سوال کہ کیا ثبوت ہے کہ حضرت عیسیٰؑ کا نزول، بجیتیت بعثت نہ ہوگا، اس کا جواب مسلم شریعت کی اسی زیر بحث روایت میں موجود ہے کہ رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے حضرت عیسیٰؑ علیہ السلام کے متعلق ارشاد فرمایا تھا۔

**وَأَمْكِنْمُ مِنْكُمْ** اور وہ امامت کریں گے تمہاری تہمیں میں یعنی تمہاری شریعت کے مطابق نماز پڑھائیں گے ذکر کہ اپنی شریعت کے مطابق، اس روایت کے ایک راوی ابن ابی ذئبؓ ہی اور ان سے روایت کرنے والے ولید بن مسلم ہیں، ولید بن مسلمؓ کہتے ہیں کہ ابن ابی ذئبؓ نے مجھ سے کہا۔ اندھا مَا أَمْكِنْمُ مِنْكُمْ (کیا تم جاتے ہو کہ حضرت عیسیٰؑ تمہاری کیا امامت کریں گے۔ تمہیں میں سے ہے)، ولید بن مسلمؓ نے کہا تخبری (آپ ہی تباہیے) انھوں نے کہا۔ فاما تکمِلہ بکتا پر ربکم عتر جل۔ پس وہ تمہاری امامت کریں گے تمہارے وستہ نبیتکم صلی اللہ علیہ وسلم رب عز وجل کی کتاب (قرآن) اور تمہارے

(مسلم ج ۱ ص ۲۷، فتح الباری ج ۲ ص ۳۹۵) بنی اسرائیل کی منت کے مطابق۔  
 (فتح المهمم ج ۲ ص ۳۳)

طبرانی میں عبد اللہ بن مغفل رضی کی روایت میں ہے۔

یہ زل عیسیٰ بن مریم مصدقؑ عیسیٰ ابن مریم اتریں گے، محمدی ائمۃ عویضؑ کی تصدیق کرتے ہوئے ان کے مذہب پر بمحمد علی ملتہ (فتوح الباری ج ۲۷) نووی میں ہے۔

ای نیز حاکماً بھذہ لا شریعت  
لا نیز بینیا مرسالۃ مستقلۃ د  
شریعت ناسخۃ بن هو حاکم من  
حاکم هذہ الامۃ دنودی علی اسلم  
ج امک ) ب ب ب ب ب

- فتح الملجم میں ہے۔

قان الطیبی المعنی ای مکم عیسیٰ طبی فرماتے ہیں یوں مکم کا مطلب یہ  
حال کونہ فی دینکم (ج ۲۶ م۱۳) کی حضرت عیسیٰ تمہاری امامت کریں گے۔  
اُن کے ہونے کی حالت میں تمہارے دین پر۔

مرفات المفایع می ہے  
اے یوں مکم عیسیٰ حان  
کوئیہ من دینکم -

اماًت کریں گے میں ان کے چونے  
کی حالت میں تمہارے دین پر۔

## ایک نکتہ!

ایک قابل غور نکتہ یہ بھی ہے کہ زیر بحث حدیث میں رسول اللہ صلی اللہ علیہ وسلم نے امت محمدیہ کی خوش قسمتی اور فضیلہ دری کو بیان فرمایا ہے۔ کیفیتِ اشتمم اذ انزل ابن مَرْيَمَ فِي كُمْ وَ إِمَامَكُمْ مِنْكُمْ (تم سنتے اچھے اور خوش قسمت ہو گے۔ جب تم میں حضرت عیسیٰ علیہ السلام نازل ہوں گے، حال یہ تھا ہا امام تمہیں میں سے ہو گا۔)

اس خوش قسمتی کی دو ہی شکل ہو سکتی ہے، تیسرا نہیں۔

۱۱، حضرت عیسیٰ علیہ السلام کے ہوتے ہوئے، امت محمدیہ کا یہ اعزاز ہو کر امامت، امت کا ہی کوئی فرد کرے۔  
ملائی قاری لکھتے ہیں۔

کیا حال ہو گا تمہارا (یعنی تم کتنے خوش قسمت ہو گے کہ) اشرتعالیٰ کے نزدیک بھی قابل اعزاز و اکرام ٹھہر ہو گے، حال یہ کہ عیسیٰ ابن مریم تم میں اتریں گے۔ اور تمہارا امام تمہیں میں سے ہو گا۔ اور عیسیٰ تمہارے امام کی اقتدار کریں گے تمہارے دین کے اعزاز کو فاہر کرتے ہوئے۔ اور اس کی تائید کرنے والی حدیث (روایت جابر رضی) بھی کرتی ہے یہ

کیف حالکم و انتم مُكْرِمُونَ عند الله تعالى والحالُ ان عيسى ينزل فيكم و امامكم منكم و عيسى يقتدى بما مأكمم تَكْرَمَةً لدینكم ويشهد له الحديث الاتي ان درقات المفاتيح ج ۵ ص ۲۲۲

لے یہ حدیث گذر جکی ہے

(۳) امامت حضرت عیسیٰ علیہ بنینا و علیہ السلام ہی کریں، لیکن اپنی شریعت کے مطابق نہیں، بلکہ امتِ محمدیہ کو عطا کردہ شریعت کے مطابق، جیسا کہ ابن ابی ذئب کی روایت سے پتہ چلا۔

دونوں میں سے جو فہوم بھی لیا جائے، قادیانی حضرات کا یہ دعویٰ ثابت نہیں ہو سکتا کہ امامت کرنے والے عیسیٰ، امتِ محمدیہ میں سے ہوں گے، وہ عیسیٰ ابن مریمؑ نہ ہوں گے۔ جن کے متعلق رفع الی السماء کا عقیدہ ہے۔ مذکورہ بالامباحثت سے صاف ظاہر ہے کہ حضرت عیسیٰ، وی حضرت عیسیٰ علی بنینا و علیہ السلام ہوں گے۔ جو زندہ آسمان پر اٹھائے گئے اور مددی امتِ محمدیہ کے ایک فرد ہوں گے، جو نزولِ مسیح کے وقت موجود ہوں گے، لہذا دونوں ایک شخصیت نہیں، دو شخصیتیں ہیں  
 ( ختم شد )



هَا كَانَ مُحَمَّدًا إِلَيْهِ أَحَدٌ مِنْ رِبَابِكُوْدَةٍ وَلَكُنْ رَسُولَ اللَّهِ وَخَاتَمَ النَّبِيِّنَ الْيَة  
(قرآن کریم)

اَنَ الرَّسُولُ اَنَّمَا يُنذِّهُ عَنِ الْمُنْهَى قَدْ اَنْتَطَعَتْ فِلَامِ سُولِيْ بَعْدِيْ وَلَاهُنِيْ (حدیث شریف)

## معالم

### حُجَّمِ بَنُوّتْ كَتَ وَسُنْتْ كَيْ لَشْنِي مِنْ

یہ مقالہ تحقیقِ حُجَّمِ بَنُوّت کے عالمی اجلاس دارالعلوم دیوبند (بھارت)

یہ مقالہ تحریر کی گی تھا جو ۲۹، ۳۰، ۳۱ اکتوبر ۱۹۸۶ء کو سونے والا

تحا۔ مکروہ اتفاق سے ویزاںل سننے کی وجہ سے یہ تھا نہ وہ پہنچا اور پڑھا جا

اب یہ طلبہ علم و رعایم مسلمانوں کے افادہ کیلئے طبع کیا جا رہا ہے ۔

ابوالزید محمد سرفراز

عرض حال

مُبِسِّلِ الْأَدَدَ مُحَمَّدُ لَا إِلَهَ إِلَّا قُوَّةٌ مُّسْلِمًا هُوَ الْأَعْدَدُ عَالِمًا إِلَامُ اسْلَامٍ كَمَا دُنْيَا مِنْ سَبَبٍ  
بڑی خالص اسلامی یونیورسٹی اور مرکز علوم دینیہ و ارالعلوم دیوبند (بھارت) کے حضرت صفتیم رہبا  
دامت مجدد حرم کے بھروسے بھروسے یہ مدد و دعوت نامے راشم ایشم کے نام پذیر عطا کا آئے۔ کر  
وارالعلوم دیوبند کے حضرت اسکان شوری کے فیصلہ کے مطابق ۲۹ مئی ۱۹۸۶ء کو  
وارالعلوم کے زیر انتظام تحفظ ختم نبوت کے موضوع پر ایک عالمی اجلاس ہے ہوا ہے جس میں تمہاری  
مشکوٰست بھی ضروری ہے اور فیل کے عنوانات میں سے تیسی ایک پر ایک مقاالت پر کر کے  
۳۰ اکتوبر تک وارالعلوم دیوبند پہنچ دیں۔ اور مقاولیں اسکیپ سائز کے سات صفحات میں مشتمل  
ہونا چاہیے۔ یا اگر مقاول مفضل ہو تو حارہ پاپے صفحات میں اُس کی تائیں فراہمی جائے۔ تاکہ اس  
کو ۱۲ منٹ میں پیش کیا جا سکے۔

چونکہ قائم ایسے ۲۵ ستمبر تک بھائیوں کے دورے پر تھا۔ اور مدارسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالیں اسیاں اسیاں کے خلاف معمول کافی نہیں ہو چکے تھے۔ اس لئے خود دارالعلوم دیوبند جانے کے سلسلہ میں تھا صاف تھا۔ ملک فضل اللہ تعالیٰ مقالہ ان کے انتخاب کردہ مخفوات اپنے تھت مثا (آخرت نبوت کتاب و سنت کی روشنی میں) پر کھا شروع کر دیا۔ اور معلوم ہوا کہ عزیزیم ربانی الرشیدی اور عزیزیم محمد عبد القادرؒ خاں قادر سلمہ اللہ تعالیٰ پیشے چڑ دیگر فقادر کے ساتھ اس اجتماع پر دارالعلوم جانے کا عزم بالظیرم کر چکے ہیں۔ اور دیزیزے حاضل کرنے کے لئے خود ایسی بھی دے چکے ہیں۔ بے حد صرفیت کو وجہ سے مقالہ ۲۰ اکتوبر تک تیار ہو سکتا تاکہ بذریعہ ڈاک دارالعلوم دیوبند پہنچ دیا جائے گا۔ جو وہاں اجلاس میں پڑھ کر سنا دیا جائے گا۔ مگر عزیزیم مقالہ دارالعلوم دیوبند پہنچ دیا جائے گا۔ جو وہاں اجلاس میں پڑھ کر سنا دیا جائے گا۔ ایک دن پہ معلوم ہوا کہ انڈیلے سرحدوں کی کشیدگی کا پہاڑ بنائیں گے اس کے دینہوں کی درخواستیں مسترد کر دی ہیں۔ اور مکری حضرات میں سے جن دو چار خوش نصیسوں کو جانے کی اجازت ملی تو وہ مچے گئے۔ اور میں ان کے جانے کا علم ہو سکا۔ پھر

ان وقت نہ تھا کہ بذریعہ داک وغیرہ کے یہ مقالہ وہاں اجلاس میں پہنچایا جا سکتا۔ اب مقاب  
معدوم ہے اک طبقہ علم کے افادہ کے لئے اسے شائع کر دیا جائے سو بحمد اللہ تعالیٰ یہ شائع کی  
بخار ہے۔ متنعۃ اللہ تعالیٰ ہے

دارالعلوم دیوبند سے آئے ہوئے دعوت نامول میں سے مفصل دعوت نام درج ذیل

دارالعلوم دیوبند

فترم المقام وامت برکاتكم

السلام عليكم ورحمة الله وبركاته : - خدا کرسے کہ مزاج سامی بعافیت ہوں  
فتنة مقاویانیت آزاد کی کے بعد ہمارے مکن میں سروڑیگی تھا جسی کی وجہ سے  
علماء امت و مخالفین شرعت اس کی جانب سے بنے فکر ہو گئے تھے۔ اب میدان  
خالی پاکراں فتنہ نے سر اٹھانا مشروع کر دیا ہے۔ اس نے ضروری ہے کہ اس  
فتنة کا پھر سے قوت کے ساتھ تعاقب کیا جائے۔ اسی غرض سے دارالعلوم  
دیوبند کے مقرر اکادمی شوریٰ نے اپنے گذشتہ اجلاس میں دارالعلوم کے زیرستاد  
”تحفظ ختم نبوت“ کے موضوع پر ایک عالمی اجلاس منعقد کرنے کی تجویز تقریباً  
فرمائی تھی۔ چنانچہ اسی فصل کے مطابق موزر ۲۹، ۳۱، ۴۰ اکتوبر ۱۹۸۶ء کو

دارالعلوم میں عالمی اجلاس منعقد کیا جا رہا ہے۔

جناب والا : کی وقیع علمی خدمات کے مش نظر عرض ہے کہ اس موقع پر اطاعت  
قاویانیت کے عنوان سے ایک مقالہ پر فلم فروکر موزر ۲۰ اکتوبر ۱۹۸۶ء  
بنک دارالعلوم دیوبند کے پتہ پر اسال فرمائیں۔ امید ہے کہ اس موقع کی اہمیت  
کے مش نظر اس گزارش پر خاص توجیہ فرمائی گے۔

موزر کے لئے خدمت عقولات سہر شترے عرضیہ ہے اپنی۔ دارالسلام

مولانا مرغوب الرحمن مسیح دارالعلوم

دیوبند

نوٹ : - مقالہ فل اسکیپ سائز کے صفحات پر مشتمل ہونا چاہیے۔ یا اگر مقالہ مفصل ہو تو  
چار پانچ صفحات میں اس کی تفہیص فرمادی جائے۔ تاکہ اس کو امنیت میں پیش کیا جاسکے۔

## عنوانات

- ۱ - قادیانیت اور اسلام (ایک تقابلی در طبع)
- ۲ - حقیقتہ ختم نبوت اور مزاعلہ حذف اپنے
- ۳ - مزاعل اصحاب اور دعویٰ مسیحیت (ایک حقیقی جائزہ)
- ۴ - غلام احمد قادریانی علامہ اسلام کی نظر میں
- ۵ - غلام احمد قادریانی حیات سیع اور قاریانیت
- ۶ - انبیاء علیہم السلام کی سیرت اور مزاعل اپنے کا کردار
- ۷ - مزاعل غلام احمد قادریانی کی تفصیلی بیانی
- ۸ - مزاعل غلام احمد قادریانی کے خلاف کھلی بغاوت
- ۹ - تقادیریت دین محمدی کے خلاف کھلی بغاوت
- ۱۰ - ختم نبوت کتاب و سنت کی روشنی میں۔ ۱۱ - حضرت مسیح موعود مزاعل اپنے کی نظر میں
- ۱۲ - مسئلہ ختم نبوت علم و عقل کی روشنی میں
- ۱۳ - تاریخ اسلام میں محسوسہ متعین نبوت کا بعثت ناک آنجام
- ۱۴ - قادیانی اپنی تحریر کے آئینے میں۔ ۱۵ - قادیانی کی پیش گوئیاں واقعات کے آئینے میں
- ۱۶ - رفتاریات کے سلسلہ میں والاطوم کی مسائی
- ۱۷ - رفتاریات پر فضلاء دار المعلوم کی تصنیقی خدمات
- ۱۸ - رفتاریات پر حضرت العلام انور شاہ کشمیری کی جیلیل القدر خدمات
- ۱۹ - مزاعل غلام احمد قادریانی اور قرآن کریم کی تحریریات۔ ۲۰ - مزاعل غلام احمد قادریانی اور اسکے کفر عذاب کی وجہ
- مولانا مرحوب الرحمن مہتمم والاطوم، مولانا مسعود الحق صدر المدینین دارالعلوم و حملاء کین شوری دل القلم

ان اکابر علماء کرام کشاۃ اللہ تعالیٰ امثالم کی جماعت اور حکم کی تعییل میں یہ مقامِ طریقی عجلت سے تحریر کیا گیا ہے۔ ظاہریات ہے۔ کہ جو کامِ حمدی یا میں کیا ہے اس میں غلطی کا امکان زیادہ ہوتا ہے۔ اس لئے اہل علم سے گناہ کش ہے۔ کہ بجا ہے اور وغیرہ باکر نے اور طعن و تشییع کرنے کے اگر اس میں غلطیاں ہوں۔ تو معذلانہ حریت سے اغلاط کی نشانہ ہی کرنیوالے حضرات کاشکریہ اداکیا جائے گا۔ اور اسناد کی جائے گی

### نشانہ المدعی

صلوٰۃ اللہ تعالیٰ و سلیمانی رسولہ خاتم الانبیاء علی المرسلین و علی آله واصحابہ و ازواجہ و ذریتیاتہ و صحیح اتباعہ ای یوم الدین۔ آئین یارب العالمین۔ ۱۲ صفر، ۱۴۰۲ھ، ۲۰ نومبر ۱۹۸۲ء  
ابوالناہد محمد سرفراز خلیفہ جامیع مسیحی محدث، و صدر درس مدرس نصرۃ العلم کو جزویہ

# نحوٰت کتاب و سنت کی روشنی میں

بِسْمِ اللّٰهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ هُوَ الْمَحْمُودُ بِهِ وَكُلُّ الْمُصْلٰوْهُ وَالْمُسْلِمٰهُ عَلٰى مِنْ لَانِبِيِّ بَعْدِ اَمَا بَعْدَ  
جس طرح برحق اور آخری نہیں اسلام میں توحید و رسالت اور قیامت وغیرہ کے  
اصولی بنیادی اور قطبی عقائد پر ایمان لانا ضروری ہے۔ اسی طرح اس امر پر بھی ایمان لانا ضروری  
ہے کہ حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کے آخری پیغمبر اور خاتم الانبیاء والمرسلین میں اور  
آپ کی بخشش کے بعد ناصحون اسرار فلی علیہ السلام کوئی نبی پیدا نہیں ہو سکتا۔ اور زکر کسی کو آپ  
کے بعد نبووت مل سکتی ہے۔ جو شخص نحوٰت کا انکار یا تاویل کرے۔ تو وہ یقیناً کافر اور وارثہ  
اسلام سے خارج ہے۔ کیوں کہ جس طرح ضروریات دین میں سے کسی امر کا انکار کفر ہے۔ اسی  
طرح اس کی تاویل بھی کفر ہے۔ اور نبی صبورؐ سے خوبصورت تاویل بھی کفر سے ہیں بچا سکتی۔ جیسا کہ  
عنقریب اس کے حوالے آہے میں۔ انشاء اللہ العزیز

نحوٰت کا عقیدہ قرآن کریم، احادیث صحیحہ متواترہ اور اجماع اہت سے ثابت ہے  
قرآن کریم کی متعدد آیات کریمات سے مسئلہ نحوٰت ثابت ہے۔ گرام اخلاقاً  
قرآن کریم کے مشق ظرف ایک ہی آیت کریمہ عرض کرتے ہیں۔ اللہ تعالیٰ کا ارشاد ہے  
ما کاتَ فَمَنْ كَاتَ أَيْنَا أَتَدِّيْنَ مَنْ دَرَجَ الْكَهْمَ  
مَحْمَدُ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ سَلَامُ، ہاپن ہیز کی کامنہارے  
وَلِكُنْ رَسُوْلُ اللَّهِ وَنَحَّالَةُ النَّبِيِّنَ  
ذَكَارَ اللَّهِ بِكُلِّ شَيْءٍ غَلِيْنَمَا

د پ ۲۲ - احزاب - ۵

اس آیت کریمہ کے شان نزول میں متعدد اور معتبر تفاسیر میں جو کچھ بیان ہوا ہے۔ اس کا خلا

یہ ہے۔ کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے محبت و شفقت اور پیارگی وجود سے حضرت زینب حارثہؓ نے دامتوفی سیدھہ کو اپنا متبشی اسے پاک اور نہ بولا بیٹا بنایا تھا۔ اور ان کا نکاح اپنی بچوچی زادبہؓ حضرت زینبؓ بنت جحشؓ (دامتوفاة) سے کر دیا تھا۔ مگر اختلاف طبائع کی وجہ سے نیاہ نہ ہو سکا۔ اور حضرت زینبؓ نے اپنی اہلیہ کو طلاق دے دی۔ عدت گذر چکنے کے بعد آپؓ نے اُن سے نکاح کرنے کا ارادہ فرمایا۔ تاکہ حضرت زینبؓ کی بھی بُونی ہو جائے مگر دور جمالت کے نظریے کے تحت رکودہ لوگ متبشی کی بیوی سے وفا۔ یا طلاق کے بعد عدت گذر چکنے کے بعد بھی نکاح حرام سمجھتے تھے۔ جیسا کہ اسلام میں سبی اور رضاگی بیٹے کی بیوی سے نکاح حرام ہے، لوگوں کے اس اعتراض اور پروپگنڈا کا خدشہ مش فنظر تھا اس کے آپؓ اس نکاح سے گھبراتے تھے۔ اس موقع پر اللہ تعالیٰ نے فرمایا کہ حضرت محمد ﷺ نے اللہ تعالیٰ علیہ وسلم تمہارے مردوں میں سے کسی کے (جسمانی) بیپ نہیں۔ نہ حضرت زینبؓ کے اور نہ کسی اور کے ماں رو حاضر ابتوت داؤز و ایجھہ اُمہاً هم کی نفس سے۔ کیونکہ حضرات ازاد اعماق مطہرات شمومنوں کی رو حاضری میں ہی۔ تو لانا آپؓ اُن کے باب میں اور حدیث انسانانکہ مثل الاولاد الحدیث نسانی۔ اس سے ثابت ہے۔ تو جیب آپؓ حضرت زینبؓ وغیرہ مردوں میں سے کسی کے باب نہیں۔ تو بعد از عدت ان کی بیوی سے نکاح کیوں ناجائز تھا؟ یہ بادر ہے کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی صاحبزادیاں چار تھیں جن کا وجود صحیح احادیث اور کتب تاریخ سے ثابت ہے۔ تاریخی طور پر اسی میں کوئی اختلاف نہیں جن کے نام حضرت زینبؓ فاطمہ حضرت قریبؓ و حضرت اُم کلثومؓ ہیں۔ اور حضرت فاطمہ سے اور دفر زند بھی قطعاً اور یقیناً تھے حضرت قاسمؓ اور حضرت ابراءؓ کتب احادیث اور تاریخ سے اس کا واضح ثبوت ہے۔ مگر یہ دونوں بچپن ہی میں وفات پا گئے تھے۔ ان میں سے کوئی بھی جمل اور درز نہیں ہوا ان کے علاوہ آپؓ کے ایک اور فرزند بھی تھے جن کا عبد اللہ تھا۔ ان کو طیبؓ اور طاهرؓ بھی کہا جاتا تھا۔ (مجموع الزیارات ج ۹ ص ۱۷) و قال رواه الطبراني ورواته ثقات) مگر وہ بھی بچپن ہی میں وفات پا گئے تھے۔ لہذا آپؓ کی زرنیہ بالغ اولاد کوئی نہ تھی۔ صاحبزادیاں ہی تھیں۔

اس آیت کو یہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ واضح کر دیا ہے۔ کہ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم جب کسی مرد کے جسمانی باب نہیں تو بچھ حضرت زینبؓ کی مظلومی بی بھوپنے کے لحاظ سے آپؓ پر کیسے اور کیوں کہ حرام ہو گی۔ یاتی ہے دور جماليت کے غلط نظریات تو اللہ تعالیٰ

نے آپ کو ان کے مٹانے اور زیغ و بن سے اکھاڑ پھینکنے کے اتہ بی مبعوث یک ہے جس کا مٹانا آپ کے فرقہ منصبی میں شامل ہے

اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نے یہ بھی آشکارا کر دیا ہے کہ آپ اللہ تعالیٰ کے رسول یعنی اُمّت کے رو حانی باپ ہیں اور خاتم النبیی ہیں۔ کہ آپ کی آمد پر انبیاء کرام علیہم السلام کا خاتمہ ہو گیا ہے۔ اکثر علماء عربیت کی اصطلاح کے مطابق نقطہ حکومت اور بھی کام مصدق اور اول ایک ہی ہے یعنی اللہ تعالیٰ کے احکام مخلوق خدا کو پہنانے والا اور ان کو خدا کی خبری متناہی والا رسول کامادہ رسالت ہے۔ یعنی پیغام رسائی اور بھی کا قبودہ مادہ نہیا۔ ہے جس کے معنی بھر دنیا اور رطوبہ و رکمیں کیونکہ بھی کام اللہ تعالیٰ سے حکم یا کر مخلوق کو بخوبی دیتا ہے۔ اور والائل و معمزات کے اقتدار سے ان کی بیوت نلاہ بھی ہوتی ہے اور اس کا بسر دادہ نہیا۔ بھی بیان کیا گیا ہے جس کے معنی الصوت الخلقی کے ہیں جو کوئد تیلانے والا فرشتہ ان سے آہستہ گفتگو کرتا ہے۔ اور وہ بھی اس سے غنی طریقہ پر حوالگتگو ہوتے ہیں۔ اس نے ان کو تھوڑی کہا جاتا اور بھی کے معنی راستے کے بھی ہیں۔ بھی کے قریبہ اللہ تعالیٰ تک رسائی ہوتی ہے۔ اس نے وہ دصول اپنی اللہ تعالیٰ کا راستہ بھی ہو۔ (لطاحظہ سورہ راس ۱۳)

اور بعض علماء عربیت کی اصطلاح میں رسول اس کو کہتے ہیں جس کو اللہ تعالیٰ کی طرف سے مستقل کتاب دشراحت عطا ہوئی ہو۔ جسے حضرت موسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کر صاحب قورات اور صاحب شریعت نہیں۔ اور بھادہ ہوتا ہے۔ جس کو بیوت نوی ہو۔ مگر وہ صاحب کتاب و صاحب شریعت نہ ہو۔ بلکہ وہ صاحب کتاب و حضور شریعت رسول کامعاوں و وزیر یا جیسا کہ حضرت مارون علیہ الصلوٰۃ والسلام — اس آیت کریمہ میں اللہ تعالیٰ نسبیت حضرت مسیح انصھر مسیح اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا منصب بیان فرمایا۔ تو لفظ رسول سے و نکون رسول اللہ تعالیٰ اس دوسری اصطلاح کے مطابق آپ صاحب شریعت ہیں۔ اور جس لفظ خاتم کامضاف الیہ بیان کیا تو لفظ النبی ذکر فرمایا۔ یعنی اس دوسری اصطلاح کے مطابق آپ غیر تشریعی نبوت کے بھی خاتم ہیں۔ اگر اس مقام پر خاتم الرسل کا جملہ ہوتا تو اس اصطلاح کے موافق تشریع کرنے والے یہ کہہ سکتے ہیں کہ آپ تو رسول کے خاتم ہیں۔ اور رسول وہ ہوتا ہے جو صاحب کتاب و صاحب شریعت ہو تو اس سے معلوم ہوتا ہے کہ آپ کے بعد غیر تشریعی بی اسکتا ہے اور آپ غیر تشریعی نبوت کے خاتم ہیں میں۔ یہیں اللہ تعالیٰ نے اپنی فہم اور محرک کتب میں اس باطل

شبہ کی بھی گنجائش ختم کر دی۔ اور واضح کر دیا۔ کہ آپ تشریعی نبوت توکیا۔ یعنی تشریعی نبوت کے بھی خاتم ہیں۔ وَ خَاتَمُ النَّبِيِّينَ آپ کے آئے سے وہ وعدہ پورا ہو گی جسکی انتظار تھی ہے نو ائمہ عزیب آئی ہوئے مشکل رائی سنبھالے دل ذرا تو بھی سنبھل کاں ہماں

**خاتم کا معنی** لفظ خاتم اسم آڑ کا صیغہ ہے جس کے معنی مہر کے ہیں جس طرح لفاظ اور **بندول میتھیں** کوں چزر کچہ کراؤ سے بند کر کے اس پر ٹھہر کا دیجاتی ہے تو کوئی چزر مہر توڑے سے بغیر تواریں میں رکھی جاسکتی ہے اور نہ نکالی جا سکتی ہے۔ یعنیہ اسی طرح شخصت ملی اللہ تعالیٰ کی آمد سے قصر نبوت بکھل ہو گیا۔ اور نبوت کا دروازہ بند و ریل ہو گیا۔ اور اس پر ٹھہر گئی۔ اب بغیر مہر توڑے نہ اس سے کوئی کھول سکتا ہے۔ اور اسی پر اللہ تعالیٰ ہمین قائم رکھتے زمانہ ساز، نظر باز، مدعا سے کہو۔ جہاں عشق میں مکے وفا کے حلے

**لفظ خاتم اور قادریانی** قادریانی بھی یہ دعویٰ کرتے ہیں کہ ہم شخصت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا معنی ٹھہر کرتے ہیں۔ اور کہتے ہیں کہ اس پر ہمارا پورا لائق ہے۔ مگر یقین شاعر ہے

در امید بھی ولے یقین بھی سے ڈھانوں سا۔ مگر جو دل ہیں ہے وہ ہمونہ کچھ اور کہتا ہے قادیانیوں کا کہنا ہے کہ خاتم النبیین کا یہ مطلب ہے۔ کہ شخصت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہر ہی سے آگئے نبوت چلتی رہی گی۔ وہ یوں کہ آپ کا کلمہ طپھ کا دروازہ آپ کی پروی اور ایسا ع کر کے ہی کسی کو نبوت طلتی اور ول سکتی ہے۔ ویسے تھیں مگر قادریانیوں کی یہ تاویل بلکہ تحریف قطعاً باطل ہے اولًا اس لئے کہ یہ معنی قرآن کریم۔ احادیث صحیح متواریہ اور اجماع امت نہ خلاف ہے لہذا مردود ہے۔ وثانیاً آپ کی پروی اور ایسا ع کا جذبہ جس طرح حیر القروں اور ان کے قریب کے زنانوں میں تھا۔ وہ بعد کو نہیں ہوا۔ اور نہ ہو سکتا ہے۔ پھر کیا وجہ ہے۔ کہ ان مبارک زنانوں میں کسی کو نبوت نہیں کو معلوم، یقینی طور پر کہیں دیکھنے کی فرصت نہ ہو۔ تو کتب ائمہ تبعیں مولف حضرت مولانا ابوالقاسم فہری نقی دلاوری فاضل دیوبندی کافی ہو گی۔ وثالثاً خاتم کا معنی خود مرزا غلام احمد قادریانی کے مسلمات کے خلاف ہے۔ جن کو وہ مکھتے ہیں۔

امی طرح پرمیری پیدائش ہوتی۔ یعنی جیسا کہ میں ابھی لکھ چکا ہوں میرے ساتھ

ایک لڑکی پیدا ہوئی جس کا نام جنت تھا۔ اور ہر سے وہ لڑکی پیٹ میں سے نکلی تھی۔ اور بعد اس کے میں نکلا تھا۔ اور میرے بعد میرے والدین کے گھر میں اور کوئی لڑکا یا لڑکی نہیں ہوا۔ اور میں ان کے نئے خاتم الاؤ لا د تھا

(تہیات القلوب ص ۳۶۹)

اس حوالہ کے پیشِ تظر اگر مزرا صاحب خود اور ان کی رُوحانی ذریت خاتم النبیین کا معنی کرتے ہیں۔ کہ اخضرت صلی اللہ علیہ وسلم کی ہمراستے آگے نبوتِ چلتی اور جاری اوساری کا ہے تو خاتم الادا کا معنی کریں۔ کہ مزرا صاحب کی والدہ ماجدہ کے ہاں مزرا صاحب کی ہمراگئے سے تاقامت ان کے پیٹ سے اولاد نکلتی رہی۔ اور یہ ہر خاصی مفہمد و کارکردہ رہی۔ یا کہ اذکم ان کی والدہ ماجدہ کی زندگی میں ہی ایسا ہوتا تھا کہ مزرا صاحب کی ہمراگئی تھی اور اولاد نکلتی رہی۔ تو پھر وہ خاتم النبیین کا معنی بھی زر عالم غوشیں یہ کہ سکتے ہیں۔ گود و سرول پر وہ صحیت نہیں۔ اور اگر وہ خاتم الاؤ لا د کا معنی کرتے ہیں کہ مزرا صاحب کے بعد ان کی والدہ کے ہاں کوئی اور لڑکا یا لڑکی پیدا نہیں ہوئی۔ تو اسی طرح یہاں بھی خاتم النبیین کا یہی معنی مستعین ہے کہ اخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم آخری نبی ہیں۔ اور آپ کے بعد تاقامت کوئی تشریعی یا غیر تشریعی بھی پیدا نہیں ہو سکتے۔

**محمد علی لاہوری کا بیان** اور زاغام احمد قادریانی کوئی تزویہ نہ مانتا۔ مگر مفتود میسح اور مصلح کا نام تجویز کرتا ہے۔ اور یہی راز نہ قرار الحاد ہے۔ اور وفات عیشی علیہ الشفاعة دالسلام کا قال ہونے کی وجہ سے وہ قطعاً کافر ہے۔ اور خاتم النبیین کے معنی میں وہ کھتم ہے کہ!

ختم اور طبع کے لغت میں ایک ہی معنی ہیں یعنی ایک چیز کو وہ انک دینا اور ایسا مضبوط باندھ دینا کہ وہ سری چیز میں داخل نہ ہو سکے (تفسیر بیان القرآن ج ۲ ص ۲۳) ۱

الی خل خاتم کے معنی ہمرے لئے کہ بھی ختم نبوت کا مفہوم واضح ہے اور قاری یا نوی اور لاہوری اور  
کے مسلمات اس پر تاہد ہیں۔ یہ اگل بات ہے کہ وہ بہت درحری کا ثبوت دیں ہے  
مندرجہ ذکر نہ راستہ بڑا ہی نازک ہے خدا نہ واسطہ ڈالنے کسی کینے سے  
**خاتم ما عنی کا صیغہ بھی ہو سکتا ہے** میں یہ عرض کیا گیا ہے۔ کلفظ  
کے معنی میں ہے۔ اور خود فرقی غالب کے خاتم کروہ اصول کے طبق یہ فقط ختم نبوت پر وال

ہے ز کہ اجزاء نبووت پر اب یہ گزارش ہے کہ لطفِ شامِ مابخاش کی۔ فضیلی ہو سکتی ہے جیسا کہ علامہ سید محمد داؤدی کو امتنوی شاہزادہ صاحب و مولانا اور اس کے مشہور اسلام ابوالعباس محمد بن نیزید بن عبد الکبیر المعروف بالمبرد (امتنوی شاہزادہ) کے حوالہ سے نقل کیا ہے (تفصیر روح المحتف ج ۲۲ ص ۳۴)؛ اس بحث میں وہ کہ حضرت محمد مصلی اللہ علیہ وسلم تمہارے مزدوں میں سے کسی کے بات نہیں ہیں بلکہ ان الدین عالمی یے رسول بن اور زہریوں نے غیوب کو ختم کروایا یعنی ان کی آمد سے غیوب کا خاتم ہو گیا۔ اور آپ کے بعد کوئی بُنی و نیا میں مدد نہیں ہو سکتا۔ اور زہر آپ کے بعد کسی کو نبووت مل سکتا ہے۔ بُنی و نیا میں کی نص قطعی ختم نبووت کی واضح اور روشن دلیل ہے جس کا انکار بغیر کسی مسلوب الیمان و عقلاً سے اور کوئی نہیں کر سکت۔ قادی یانیوں کی بالکل بے جانتا و میں اور تحریکیت سے نہ تو نص پر کوئی زور پڑی اور پڑ سکتی ہے۔ اور زہر قادی یانیوں کی ایسی تاویل اور تحریکیت سے ان کا ایمان ثابت ہو سکتا ہے تا و پہنچت بھی خالص کفر کا ایک شعبہ ہے جس میں شک و شبہ کی گنجائش نہیں یقین۔

حضرت مولانا ظفر علی خان صاحب (المتوافق ۱۹۵۷ء) سے

قادیانیت سے پوچھا کفر نے تو کون ہے۔ نہیں کہ یوں آپ ہمی کی دریبا سالی ہوئیں کسی لفظ کے مضنی کی تیہین کے لئے اصول مسلم کے علاوہ فرقی اقوال مزرا صفا۔ امنا ف کے اپنے قول اور اقرار سے بہتر شہود اور کیا ہو سکتے ہے خود مزرا غلام احمد قادیانی کو بھی اس کا اقرار ہے کہ خاتم مبعنی ختم قطعی اور خاتم کے ہے ملاحظہ ہو۔ تَمَّ الْقُطْعَ الْوُحْيُ بَعْدَهُ فَقَاتِهِ وَخَتَمٌ بے شک انحرفت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رفات کے بعد وحی منقطع ہو گیا ہے اور اللہ تعالیٰ نے آپ پر غیوبوں کا خاتم کر دیا ہے۔

نیز کھاہے۔

۲۔ وَإِنَّ رَسُولَنَا خَاتَمَ النَّبِيُّونَ وَعَلَيْهِ اِنْقِطَاعٌ مِّنْ سِلِّسَةِ الْمُرْسَلِينَ (حقیقت الوحی ضمیر عربی ص ۶۳)

مزید بحث ہے۔

۳۔ ایسی ثابت ہو چکا ہے۔ کہ اب وحی و رسالت تابقیامت منقطع ہے (از الارادۃ الجلیۃ قیمت الہم)

ان واضح اور روشن حوالوں سے بھی ثابت ہو گیا ہے کہ خود رضا ماجب بھی ختم کے منسق خاتمہ بنہ اور بالقطع کے کتنے ہیں۔ اوصاف لفظوں میں بھتے اور اقرار کرتے ہیں کہ اللہ تعالیٰ نے انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر خوبوت اور رسالت ختم کر دی ہے۔ اور اب وہی ورسالت قیامت تک بند ختم اور منقطع ہے اور آپ کے بعد کسی کو خوبوت نہیں مل سکتی ہے

اب تو اس راہ سے وہ شخص گنتا بھی ہیں اب کس امید پر دروازے سے جانکے کوئی ختم بخوبت کا مسئلہ جس طرح قرآن کریم کی نصوص قطعیہ سے ثابت ہے

**احادیث** [جن میں سے ایک آیت کریمہ اور اس کی مختصر ضروری تفہیم و شرائع پہنچ عرب کردی گئی ہے۔ اسی طرح یہ مسئلہ احادیث صحیحہ صرسیہ اور متواریہ سے بھی ثابت ہے۔ بطور اختصار کے خدا احادیث درج ذیل ہیں جن سے طریقہ صراحت ووضاحت سے اس مسئلہ پر روشنی پڑتا ہے ۱۔ حضرت ابوہریرہ رض (جنہ کا مشہور قول کے مطابق نام عبد الرحمن بن حخرخنا، المتوفی ۷۵ھ فرماتے ہیں کہ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ میری اور دیگر حضرات انبیاء کرام علیہم السلام القلوة والسلام کی مثال ایک محل کی سکی ہے۔ جو سمت ہی کمہ طلاقیہ سے بنایا گیا ہو۔ میکن اس میں ایک اینٹ کی جگہ خالی ہو۔ گھومنے والے اس کے درمیں گھومتے ہیں۔ اور اس کی بہترین بناءوں پر تعجب اور حیرت کرتے ہیں۔ گمراہ میں ایک اینٹ کی جگہ خالی دیکھ کر تحریک ہوتے ہیں۔ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ:

فانا اللينة وَأَنَا خاتم النبِيُّونَ (بخاری ۲۱) یہیں وہ آخری اینٹ ہوں اور میں نبیوں کو ختم ص ۵۵۵ مسلم ج ۲ ص ۲۳۸ و مشکوٰۃ ج ۲۰۲

او حضرت جابر رض (المتوفی ۷۳ھ) کی ایک حدیث میں یوں لیوں آیا ہے کہ:

قالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ تَعَالَى عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَحْنُ نَهَيْنَا إِلَيْكُمْ فَرِمَيْنَا كَمْ موضع اللينة جئت فختمت الانبياء

ر مسلم ج ۲ ص ۲۳۸

اور ان کی ایک روایت میں اس طرح آیا ہے کہ:

فانا موضع اللينة ختمت بي الانبياء اس اینٹ کی جگہ میں تھے ہو گی ہوں۔ اور امید رابودا و دالطباسی ص ۲۳۸

کی آئندہ پر ختم اور منقطع ہو گئی ہے۔

ان صحیح اور صریح احادیث سے طریقہ معلوم ہوا۔ کہ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی آمد سے

قصیر بیویت مکمل ہو گیا ہے۔ رخانی اینٹ کی جگہ پر ہو گئی ہے۔ اور سلسلہ نبوت و رسالت ہر طرح سے بالکل بند مقطعہ اور ختم ہو چکا ہے۔ خود مراضا صاحب کو چیز مسلمان تھے۔ اقرار رخانی ہے۔ ہست او خیر الرسل خیڑلانا۔) ہر بیویت را بروڈ شد اختتام ہر سلسلہ تھی،  
 ۲ - حضرت ابو ہریرہؓ سے روایت ہے۔ کہ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ مجھے نہماً حضرت  
 انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام پر چھپنے کی وجہ سے فضیلت دی گئی ہے  
 مجھے جو اس القلم عطا کئے گئے ہیں۔ اور عربت کے ذریعہ میری مادر کی گئی ہے۔ اور میرتے  
 نے قیمتیوں کا مال حلال کیا گیا ہے۔ اور میرتے نے زین کو مسجد اور طہارت کا ذریعہ نیا گیا ہے  
 رکاس پر پھر مستثنی موضع کے نازار پر چھوٹوں اور تیکم کروں (اور مجھے فتحام (ملکفت) نخلوق کی طرف  
 نبی بن اکرم صحیح گیا ہے۔

و قیمت بی النبیوں (مسلم ۱۶۰ ص ۱۹۹ و مندرجہ عوائد ۱۷۰ ص ۳۹۵ و مشکوٰۃ ۲۲۰ ص ۵۱۳) اور مجھ  
 پر بیسوں کو ختم کر دیا گیا ہے۔ اور ان کی لیکن اور روایت میں ہے۔ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
 نے فرمایا کہ نبی اسرائیل کی سیاست حضرات انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کی کرتے تھے۔ جب ایک  
 نبی و نبیا سے رخصت ہو جاتا تو اس کے بعد اور آجاتا۔

وانہ الانبی بعدهی دستکون خلافاء فتكلث المحدث (مسلم ۲۲۶ ص ۱۷۶)

او میرے بعد نبی ہمیں اور خلفاء بکثرت ہوں گے۔ اسی صحیح اور قرآن حديث سے مجھی بالکل عیا  
 ہو گیا کہ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی امد سے نبوت و رسالت کا خاتم مسیوگی۔  
 ۳ - حضرت اوبیان فہ المتفق فی شہر (۲۴) سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ انحضرت صلی اللہ  
 تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔

وانہ سیکون فی امتحی کذابوت اور بے شک میری امت میں تیس دے کے قریب (برکت  
 شلاشون کلہم یزعم انه نبی اشد دانا) بڑے جھوٹے ہوں گے ان میں سے ہر ایک یہ دلخواہی کر  
 گا کی میں نبی ہوں حالانکہ میں خاتم النبیوں ہوں اور  
 میرے بعد اور کوئی نبی ہمیں۔ ر البر داؤد ۲۲۸ و ترمذی ۴۰۵ و  
 مشکوٰۃ ۲۲۵ ص ۳۶۵

او حضرت ابو ہریرہؓ سے مروی ہے کہ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ  
 الْقَوْمُ الْسَّاعَةَ حَتَّى يَخْرُجُ الْمُلْأَوْنَ اس وقت تک تیادت نہیں آئے گی۔ جب تک

وَجَالًا لِكُلِّهِمْ يَذْعَمُ أَنَّهُ رَسُولُ اللَّهِ  
({مسلم ۲۶۵۹ وابو داؤد ۲۲ ص ۲۷})

۳- حضرت جابر رضي الله عنه روى عن النبي عليه السلام  
بأنه قال ل المسلمين ولافقه وانا خاتم النبيين  
ولانفرو وانا اول شافع ومشفع ولافقه  
(مسند احمد ۱: ۲۷ طبع المدرسة المنورة ومشكوة  
ج ۲ ص ۱۵)

یعنی اللہ تعالیٰ نے فتحے اب اور قیامت کو یہ اعزازات والاعمال مرحوم فرمائے اور وعدہ فرمایا۔ مگر  
محظی ان میں سے کسی پر کوئی تکبیر اور فتح نہیں ہے کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے خالص عطیٰت ہیں۔  
۴- حضرت عزیض رضی بن ساریہ (المتوفی شھر فرماتے ہیں۔) اخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
نے فرمایا کہ :

وَإِنِّي عَنْدَ اللَّهِ مَكْتُوبٌ خَاتَمُ النَّبِيِّنَ  
وَإِنِّي آدَمٌ لِمُنْجَدِلٍ فِي طِينَتِهِ  
(مسند احمد ۳: ۲۷ ومشكوة ۲۲ ص ۱۳)  
و. بِحُمَّ الْزَوَادِ ۲: ۸ ص ۲۲۳

اور یہ حدیث مستدرک میں بھی دو جگہ مکور ہے۔ ایک بگدا الفاظ یہ ہے۔  
یقُولُ إِنِّي عَنْدَ اللَّهِ فِي أَوَّلِ الْكِتَابِ الْأَنْتَ  
الْبَشِّرُ وَإِنِّي آدَمٌ لِمُنْجَدِلٍ فِي طِينَتِهِ  
الْمَحْدُثُ (مستدرک ۲: ۲۷) قال المحاكم  
وَالذَّهْبِيُّ ص ۱۷۷

اور دوسرے مقام پر الفاظ یہیں اپنے نے فرمایا کہ :

إِنِّي عَبْدُ اللَّهِ وَخَاتَمُ النَّبِيِّنَ وَابْنِ  
مُنْجَدِلٍ فِي طِينَتِهِ  
(تَوْرَى) (مستدرک ۲: ۱۸) قال  
الحاكم والذهبی ص ۱۷۷

تمیں دجال خارج نہ ہوں جو سب کے سبب یہ گھوٹ کریں گے۔ کوہہ ادیہ تعالیٰ کے رسول،  
({مسلم ۲۶۵۹ وابو داؤد ۲۲ ص ۲۷})  
یہ رسولوں کا قائد ہوں اور اس پر کوئی خبر نہیں  
اویسی خاتم النبيین ہوں اور اس پر کوئی فخر نہیں  
اویسی پہلا وہ شفaque ہوں جو شفاعت کرنے کے لئے اس  
کی شفاعت قبول ہوگی اور اس پر فخر نہیں

یعنی اللہ تعالیٰ نے فتحے اب اور قیامت کو یہ اعزازات والاعمال مرحوم فرمائے اور وعدہ فرمایا۔ مگر  
محظی ان میں سے کسی پر کوئی تکبیر اور فتح نہیں ہے کیونکہ یہ اللہ تعالیٰ کے خالص عطیٰت ہیں۔  
۵- حضرت عزیض رضی بن ساریہ (المتوفی شھر فرماتے ہیں۔) اخضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
نے فرمایا کہ :

ان صحیح احادیث میں بھی انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا خاتم النبیین ہونا صراحت مذکور ہے

۶ - حضرت انس بن المتن فی ۹۳ صہی روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ

قال قال رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ شک

رسالت اور نبوت ختم اور منقطع ہو چکی سویرے بعد نہ  
وسلمان الرسالہ والنبی قدر اقطع

تو کوئی رسول ہو گا۔ اور نہ کوئی نبی رکان کو میرے  
فلاد رسول بعدی ولائبی

(ترمذی ج ۲ ص ۵) د قال حدیث صحیح غیرہ و  
بعد رسالت فیبوتہ

متذرک ج ۳ ص ۳۹ قال الحکم والدہبی

علی شرط مسمم والبائی الصغیر ح است و قال

صحیح والسرج المیسر ج ۱ ص ۳۳

وقال صحیح

یہ صحیح حدیث بھی تشریعی اور غیر تشریعی ہر قسم کی نبوت کے ختم ہونے کی کھلی دلیل ہے

۷ - انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم حج و حرب فی رہمیں نقیباً تیس یا چالیس یا ستر

ہزار چالیں اسلام کو حن کے پاس دکیا یا باہر لٹھوڑے تھے۔ اونٹ وغیرہ۔ اس کے علاوہ تھے

یک غرفہ تجویں کے سفر پروانہ ہونے تھے۔ تو حضرت علیؑ کو اہل خادم کی حفاظات و نگرانی کے لئے (یہ زند

منورہ میں) آپ نے اپنا نامب اس موقع پر حضرت مہمن مسلم الانصاریؑ المتن فی ۳۴ صہی کو مقرر کیا تھا

خلفیہ بنیا جیسا کہ حضرت مولیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام نے طور پر جانتے ہوئے اپنی اس فخر سری غیر مأمور

میں حضرت مارون علیہ الصلوٰۃ والسلام کو اپنا نامب بنیا تھا حضرت علیؑ کو میلوں کے خلاف رہنے

کے طور پر مستحق تھے۔ دل میں کچھ غمین اور فرمایا کہ آپ نے بخیچوں اور سورتیوں میں چھوڑ دتے ہیں؟

اس موقع پر انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جیسا کہ حضرت سعد بن ابی وقاص المتن فی

۷۵ صہی فاتح ایران کی روایت میں ہے

قال الاستوفی ان تكون مهتمی بمنزلة

کی تو اس پر راضی نہیں کہ راس نیابت میں ہی سری کا اور

ہارون من مولیٰ الآنہ میں بعدی

میری کا وہ نسبت ہو جحضرت مولیٰ اور حضرت شاہ بن

نبی (وفی روایۃ لابنی بعدی)

بلیحہ الصلوٰۃ والسلام کی تھی۔ یعنی میر کوئی نبی

نہیں بل سکتی اور نہ کوئی نبی کا آسکت ہے۔

اس روایت میں بھی اس کی تصریح ہے کہ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بعد کسی کو نبوت

نہیں مل سکتی اور نہ کوئی نبی کا آسکت ہے۔

۸ - مفت ابوالامام البابی (حمدی بن جلال) (المتوافق ۷۸۷ھ) فہاتہ میں کمیں تجوید الوداع  
کے خطبے میں انجضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم سے شنا آپ نے فرمایا۔  
یا یہاں اس اتنے لانسی بعد ہی ولا اے لوگو! میرے بعد کوئی نبی نہیں اور تمہارے  
اہت بعد کم فذ کر احادیث دراوه الطافی بعد کوئی امت نہیں ہے  
و رجال احد الطریقین ثقات وف بعضہم  
ضعف (مجموع الزوائد ج ۸ ص ۲۶۳)

ان تمام صحیح و صدر کے احادیث سے ختم نبوت کا مشکل واضح سے واضح رہ ہو گیا ہے جس میں  
کسی قسم کے شک و شبہ کی قطعہ کوئی بجا شش باقی نہیں مرتی۔ البتہ "میں نہ مانوں" کا ذیہ میں  
کوئی علاج نہیں ہے۔ منکر تو یہی کہے گا سے

آنے والے جس کے چاک کی ہے ناصح سے گریاں کو صلانے کے نہیں ہم  
جب طرح ختم نبوت کا قطعی عقیدہ قرآن کریم، احادیث صحیحہ متواترہ  
**اجماع امت** استابت ہے۔ اس سلسلہ میں کافی حوالے پیش کئے جاسکتے ہیں۔ مگر  
مقالات کے اختصار کے پیش نظر ہم صرف ایک ہیجا حوالہ عرض کرتے ہیں یعنی حضرت قاضی القاریؒ<sup>رحمۃ اللہ علیہ</sup>  
(المتوافق ۷۸۷ھ) جو یہ ہمیں احمدی کے مجدد بھویان کے جاتے ہیں) فرماتے ہیں کہ  
و دعویٰ النبوة بعد نبینا صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بعد نبوت  
علیہ وسلم کفر بالاجماع  
(مشرح فتاویٰ اکبر ص ۲۹ طبع کاپیور)

ایسا صلسلہ ختم نبوت قرآن و سنت کے قطعی اور واضح دلائل و رہنمیں سے ثابت ہے اور  
اجماع امت اس پر مستتا در ہے۔ تو اس کے حق و صحیح ہونے میں کیا شک ہو سکتا ہے؟ بہت  
ممکن بلکہ اغلب ہے کہ مزرا فی یہ کہہ دیتے ہے

ہم پیر و میر احمد مرسل نہیں کرتے ہے نام مسلمان کا مسلمان کہاں ہیں  
جن صحیح و صدر کے احادیث میں آتا ہے کہ انجضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بعد کوئی  
**قامد** [نبی نہیں آئیں گا۔ تو ان کا مطلب یہ ہے کہ آپ کے بعد کسی کو رسالت و نبوت  
نہیں ملے حتیٰ کیونکہ نصوص قطعیہ اور احادیث متواترہ صحیحہ اور اجماع امت سے ثابت ہے  
کہ آستہ مم الشیخین اور آخری نبی ہیں۔ اگر بالفرض کسی اور کو رسالت و نبوت مل جائے تو

اس سے ختم نبوت پر زور پڑتی ہے کیونکہ اس سے پغمبر و ولی کی تعداد اور گنتی میں اضافہ ہو جائے گا اور مجیدتاری کی طرف چلا جائے گی۔ اس کے بعد عکس حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی آمد سے بلکہ تمام حضرات انبیاء کرام علیہم الصلوٰۃ والسلام کی تشریف آور یہ سے بھی گنتی اور عدالت جوں کا توں رہتا ہے۔ اور اس سے ختم نبوت پر قطعاً کوئی نہیں طرفی کیونکہ عدد اور گنتی کے عناصر سے سخت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم ہی فضل نبوت کی آخری بنی اور خاتم النبیین ہیں۔ اور اصناف میں کوئی بھی آپ کا مثل، تطہیر اور شانی نہیں ہے ہے

ادھر آڈ آئیں دیکھو یہ یک ہے گھر آپ کا کوئی شانی نہیں ہے  
**نزول حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام** حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام

و بعد اور قیامت سے قبل ان کا نزول اور چالیس یہک حصہ رانی کاظمی شدہ بات ہے۔ امام ابو حیان الاندلسی (المتوفی ۵۴۵ھ) حضرت امام ابن عطیہؒ کے حوالے سے کہتے ہیں کہ امّت مسلم کا اس امر پر اجماع ہے جس کی بنیاد متواری احادیث پر ہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام نہ زندہ ہیں اور آخر زمانہ میں نازل ہوں گے۔ (تفہیم المجرم بیلطف ص ۲۷۶) امام جلال الدین سیوطی (المتوفی ۹۰۹ھ) فرماتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے نزول اور ان کی نبوت کی نفی کفر ہے۔ (الحاوی للفتاوی ص ۱۶۶)

حافظ عمار الدین ابوالقداء اسماعیل بن کثیر (المتوفی ۱۸۴ھ) فرماتے ہیں کہ حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی متواری احادیث سے حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کا نزول ثابت ہے لہر یہ بھی ثابت ہے کہ وہ عکشام کے شہر مشقیں (جامع اموی) کے سفید مشرقی بیماری (جسکو دمشقی لوگ مغارقاً مسمی کہتے ہیں) صبح کی نماز کے وقت نازل ہوں گے۔ (محصلة تفسیر ابن کثیر ج ۲ ص ۱۵۵)

علام طاہر الحنفی (المتوفی ۱۹۸۶ھ) فرماتے ہیں کہ حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام قیامت کے قریب ایں گے کیونکہ ان کے نزول کی حدیث متواری ہے (طبع البخاری ج ۱ ص ۲۶۶)

علام ابو عثمان حزم الفراہری (المتوفی ۸۵۶ھ) فرماتے ہیں جو شخص ساخت حضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے بعد حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کے تیرکری اور کسی سے آئے کا قائل ہو تو اس کے کفر میں دو مسلمانوں نے بھی شک نہیں کیا کیونکہ ان میں سے ہر ایک امر تھام پر جنت قائم ہو چکی ہے

(الملل والجن ج ۲ ص ۱۳۹)

نواب صدیق حسین خاں صاحب (الموافق ۱۴۲۰ھ) نکھتے ہیں کہ حضرت علیؑ علیہ الصلوٰۃ والسلام کا آخری نزانی میں نازل ہونا متوار احادیث سے ثابت ہے (فتح البیان ص ۲۲۳) خوفیکہ حضرت علیؑ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی حیات اور ترزوں پر متوار احادیث موجود ہیں۔ اور امت مسلم کا اجماع والاتفاق اس پر مشتمل ہے حسین کا انکار بغیر کسی مدد کے اور کوئی نہیں کر سکت۔

یاد رہے کہ حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کا یہ نزول آسان سے ہوگا۔ جیسا کہ حضرت الجہز و فوکی مفروضہ حدیث ہیں ہے۔ اُنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا کہ حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام یعنی من استہاد آسان سے نازل ہوں گے کتاب الاسله والصنفات الیہ مقتبی ص ۳۰۱ بیع الرآباد و مجمع الزوائد ج ۲ ص ۲۹ و کنز العمال ج ۲ ص ۲۶۸ و منتج کنز رحاثیہ مسند احمد ج ۲ ص ۲۵۵) اور نزول کے بعد وہ پہاڑیں کسال تک نہ رہیں گے۔ اور حکومت کریں گے (ابوداؤد ج ۴ ص ۲۳۸) والطیاسی ص ۳۳۳ و مستدرک ج ۲ ص ۵۹۵ و مجمع الزوائد ج ۸ ص ۲۰۵) یہ حکومت قرآن و حدیث اور اُنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شریعت کے مطابق ہوگی۔ اور حضرت عیسیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام آپ کے دفاؤ ارشیف کے حکم میں ہوں گے

آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بعد مدعا

**بنوٰت اور اس کوئی نہیں والا واجب القتل ہے**

کراس میں تأمل کرنے والا بھی کافر ہے بلکہ صحیح اور صحت رکھ احادیث کی رو سے مدعیٰ ثبوت اور اس کوئی ماننے والا واجب القتل ہے مگر قتل صرف اسلامی حکومت کا کام ہے نہ کر عالم اور افراد کا۔

حضرت عبدالدین مسعود (المتوفی ۳۲۴ھ) سے روایت ہے

دہ فرمائے میں کمسید کتاب کے دو سفیر عبداللہ بن نواحی اور اس امین ائمہ تھے محضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ آپ نے ان دونوں سے فرمایا کہ تم اس کی گواہی دیتے ہو کہ میں اللہ تعالیٰ رسول ہوں؟ انہوں نے کہا کہ تم یہ گواہی دیتے ہوئے میں کمسید اللہ تعالیٰ کا رسول سے (معاذ اللہ تعالیٰ)

قال قد جاء ابن النواحية وابن أثاث  
رسولين لمسيحيته إلى رسول الله صلى الله عليه  
تعالى عليه وسلم فقال لهم رسول الله صلى الله عليه  
الله تعالى عليه وسلم تشهد أنك أتي رسول  
الله؟ فقالوا فتشهد أنك مسيحي رسول الله  
الله، فقال وفقاً لفتشهد أنك مسيحي رسول الله

اپت۔ سریا بے کریم اللہ تعالیٰ اور اس کے رسولوں پر بیان لایا۔ اگریں کسی قاصر ترقی کرتا تو تمہیں قتل کر دیتا۔ حضرت ابن مسعودؓ فرماتھے میں کہیں لا اقوام ترقی کرنے سے نہیں جاری کیجئے کہ صفر و کر قتل نہیں کیا جائے۔ ابن اثماں کا معاملہ تو الله تعالیٰ نے خود ہی اس کیفیت کر دی (اسامین اثماں بعد کو مسلمان ہو گئے تھے۔ البدریۃ والنہایۃ ج ۶ ص ۵۲) اور ان فواحہ کا معاملہ بیرون میں کھٹکت رہا یہاں تک کہ اللہ تعالیٰ نہیں کیا تھا اس کی قدرت دیکھ دیتی نے اُسے قتل کروایا (ص ۳۲ طبعہ ہند)

ابوداؤد رحمۃ اللہ علیہ ص ۲۲۳ اور مسند مک ج ۴ ص ۵۲ میں ایک اور سند سے بھی یہ روایت مروی ہے۔ یہاں تک کہ صرف متابع اور شاہد ہے۔

اس صحیح روایت سے معلوم ہوا کہ حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے بعد کسی کوئی قبیم کرنے والا جائز القتل ہے۔ کاوش صرف پیش آئی کہ اُس وقت ہمام بن اثماں اور عبد اللہ بن نواس سیفیت ہے۔ اور سنت اور اس وقت کے بین الاقوامی مکتوب کے مطابق سفراء کو قتل نہیں کیا جاتا مگنا تاکہ پیغام رسانی میں کسی قسم کی کوئی کمی اور کوتاہی باقی نہ رہ جائے حضرت عثمان رضی کے دورہ خلافت میں یہ حضرت عبد اللہ بن مسعود کو فریاد کے گورنر تھے تو عبد اللہ بن نواس ان کے قاتلوں ایک اور وہ اپنے اس طالع خیقدہ سے باز رہ آیا۔ اور تو یہ کرنے پر آزادہ نہ ہوا۔ حضرت ابن مسعودؓ نے حضرت قرقرہ بن کعب کو حکم دیا۔ کہ وہ ابن نواس کی گروہ اڑاؤے۔ چنانچہ ہمون نے ایسا ہی کیا (مسند مک ج ۳ ص ۳۷) قال الحاکم والذہبی صحیح)

اور حضرت ابن مسعودؓ نے اس موقع پر اک ادا جس سے خطاب کرتے ہوئے فرمایا کہ!

آج کے دن تو تو فاصلہ نہیں ہے۔ پھر انہوں نے حضرت قرقرہ بن کعب کو حکم دیا۔ اور انہوں نے کوڈ کے بازار میں ابن نواس کی گروہ اڑاؤ کی پھر فرمایا کہ جو شخص ابن نواس کو بازار میں مقتول دیکھنا چاہتا ہے تو ویکھے

مسلم آمنت بالله و رسولہ لو کنت قاتلاً  
یسولاً لقتلتكم قال عبد الله فمضت  
لسنة بان الرسل لاتقل فما ابْن اثَّمَ  
تکفاناه امْلَكَ داماً بِنَ النَّوَاحِهِ خَلَمِيَّلَ  
في نفسِي حتَّى أمكنني الله تعالى منه  
وابِرَاوَهُ الطِّبَاسِي ص ۳۷ والفقظة دمت به  
ج ۳ ص ۵۳ ، قال الحاکم والذہبی صحیح وشکوه  
ج ۲ ص ۲۲۳ و مسند احمد ۱۲۹ و نحوه في الدری  
ص ۳۲ و مسند احمد ۱۲۹ و نحوه في الدری  
ک ص ۳۲ طبعہ ہند )

فانتاليوم نست برسول فامر قتل  
بن کعب فضرب عنقه فی السوق ثم  
قال من اراد ان ينظر إلى ابن النواح  
فليلا بالسوق

(ابوداؤد رحمۃ اللہ علیہ ص ۲۲۳)

اور سفونِ اکبر نبی ج ۸۲ ص ۱۳۴ اور طحا وی ج ۲ ص ۱۳۷ میں روایت ہے کہ عبد اللہ بن نواح کوفہ کی مسجد بیوی حنفیہ میں نماز پڑھتا تھا۔ اور اس کے مودود نے اذان میں آشہد اُن لَا إِلَهَ إِلَّا اللَّهُ کے بعد و آن مُسْلِمَتَةً (امتناب) رَسُولُ اللَّهِ كَبَرَ (معاذ اللہ تعالیٰ)

**زندق کی تعریف** زندقی شرعاً ہر ای شخص کو کہا جاتا ہے جو شخصت صلی اللہ علیہ وسلم کی نبوت کا اقرار کرتا ہو اور شعائرِ اسلام کا ظہار بھی کرتا ہو۔ مگر کسی کفر یعنی قیدہ پر ٹوٹا ہو اسے چنانچہ علام عبداللہ بن تصار ای ۲۶۶ المتفق علیہ سنتہ ۶۹۲ نہیں ہی کہ!

اگر وہ شخص اخضعت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نبوت کا قسر اکرتا ہے اور شعائرِ اسلام کا ظہار بھی کرتا ہے۔ لیکن دل میں ایسے عقیدتے رکھتا ہے۔ جو بااتفاق کفر ہیں تو وہ زندق رشروع مقاصد ۲۷۲ ص ۶۸۵ وہیں ف ۵۵۳ کلیات ابی البقار و مصطفیٰ

اوہ حضرت مأعلٰی القاری ح زندق کا یہ معنی بیان کرتے ہیں  
اوہ کفر کو چھپانا اور بیان کو ظاہر کرتا ہو  
یا وہ کفر کو چھپانا اور بیان اور  
درستقات ج ۲ ص ۱۳۷

علام ابن حابیدن ۱۳۵۲ ص ۱۳۵ اور حضرت مأعلٰی المتفق علیہ سنتہ ۶۹۲ ص ۳۴۲ میں کہ!  
فَإِنَّ الزَّقْدِيْنَ يَمْوَلُهُمْ بِكُفَّارٍ وَيَرْجُوْهُمْ  
سَازِيْرَ كَرْتَهَ اپنے کفر کو میں کرتا ہے  
فَإِنَّ الْمُؤْمِنَةَ كَرْتَهَ كَرْتَهَ اپنے عقیدتے  
فَإِنَّ الْمُؤْمِنَةَ كَرْتَهَ كَرْتَهَ اپنے عقیدتے  
صُورَتَهَ كَرْتَهَ اپنے ظاہر کرتا ہے اور کفر کے چھپانے کا پی  
مطلب ہے۔

حضرت شاہ ولی اللہ مصاحب احمد بن عبد الرحیم حدیث و طہی (المتفق علیہ سنتہ ۶۹۲) فرماتے ہیں  
وَإِنَّ اعْتِلَافَ بِظَاهِرِ الْكُنْهِ يَفْسُرُ  
بعض ما ثبتت عن الدين بخلاف ما فسرت  
حَسْنَةٌ وَالْمَايِّعَةُ وَاجْمَعَتْ عَلَيْهِ



عقریب اس دین کو ایسے مرد و کیتھ مظبویاً تجھے  
جن کے لئے اللہ تعالیٰ کے نزدیک رایان وغیراً  
کوئی حصہ نہ ہوگا۔

سیشد دهد (الذین بر جاں لیس نہم)  
عند اللہ خلاق در بحاجت الصفیر ۲۲ ص ۳  
وقال شیخ المسراج المنیر ۲۵۵ ص ۳۵ وقال حش  
کوئی حصہ نہ ہوگا۔

بیچ  
اس صحیح حدیث سے معلوم ہوا کہ بالفتوح کے کسی شخص کے قول فعل سے دینِ اسلام کی تقویت  
تو ہو سکتی ہے۔ مگر اسلام کے کسی مسئلہ اور مسلوک کی تائید و تقویت سے فاجر و مخدوش زندقی کا ایمان فی  
اسلام اور تقویتی ثابت نہیں ہو سکتا اور اس کے مومن و مسلم کہلانے سے وہ مومن و مسلم نہیں ہو سکتا  
کیونکہ اسلام کے قطعی عقائد سے اس کا انکار ہوتا ہے اور دل ایمان والیقان سے خالی ہوتا ہے  
سفر کی سمت کا کوئی تقدیم ہو تو کیسے ہو  
**محض نیوت کے زبانی اقرار سے  
کوئی شخص مسلمان نہیں ہو سکتا**

شریعت میں ایمان کا مطلب یہ ہے کہ اُس ضروری  
چیز کے تصدیق کی جائے جس کو انحضرت صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم اللہ تعالیٰ کی فتوح سے کرائے  
ہیں جو چیزیں تفصیلاً معلوم ہوں۔ ان کی تفصیل  
تصدیق ہو اور جو چیزیں اچالاً معلوم ہوں ان کی اجازہ  
تصدیق ہے۔ جو چیزیں تفصیل کا نہ ہے

واما في الشرع فهو التصديق بما  
علم مجسم النبي صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
به ضرورة تفصيلاً فيما علم تفصيلاً  
وأجمالاً فيما علم أجمالاً ولهذا مذهب  
جمهور المحققين (فتح الہم ج ۱ ص ۱۵۲)

اس سے ایمان کا شرعی معنی واضح ہو گی۔ زیر یہ کوئی شخص انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی رسالت کے اقرار سے  
کوئی مسلمان ہو سکتا ہے۔ امام ابو الحسن عسید بن علی (متوفی ۷۱۳ یا ۷۱۴ھ) میسر (بن چیب قیل  
اب شاهد ابو شامہ الکذب) کے بارے مکتوب ہے۔ کہ  
وَاحْلَ لَهُمُ الْخَمْرُ وَالْزَنَاء وَضُعْفُهُمْ  
كَلْجُنْيَ وَسَتْ دَهْيَ۔ مگر ایسی ہمسروہ انحضرت صلی اللہ  
تعالیٰ میسد و لمک کے باگر شہادت دیتا تھا  
صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم بانہ نبی

د سیورت ابن هشام ج ۲ ص ۵۶) کا آپ نبی میں  
انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی شراب و زنگی حرمت قطعی ہے۔ ان کو حلال کرنا اور  
نمائزول کو معاف کرنا جن کا پڑھنا اور ادا کرنا آپ کی فرمودت میں دین کی بندید ہے۔ قطعاً غفرنے پر  
غضن بیانی طور پر آپ کی بیوت کے افراد کرنے میں مسلیم کتاب کو کیا فائدہ ہوا؟  
اور وہ کفر سے کیونکر بچ سکا۔ اور پھر خود بیوت کا دعویٰ کرنے سے وہ غصب علی غصب  
اور کفر قوی کفر کا مرتکب ہوا (عیاذ بالله تعالیٰ)

### یشرح الاسلام حافظ احمد بن عبد الرحمن ابن تیمیہ رحمۃ الرحمہ مکتوبہ میں کہ:

قد اجمع المسلمون ان ہن سبّ اللہ  
تعالیٰ اوصیت رسول اللہ تعالیٰ علیہ سلام  
او رابع شیئاً من ما انزل اللہ او مل نیت  
من انبیاء را اللہ انہ کافروں ان کا مقتول  
بما انزل اللہ تعالیٰ اہ

تمام مسلمانوں کا اس پر اجماع والاتفاق ہے۔ کہ  
جس شخص نے اللہ تعالیٰ یا جناب رسول اللہ صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم کو بُلکہ یا اللہ تعالیٰ نے کے نازل کردہ  
اٹکم میں سے کسی کو رد کر دیا۔ یا اللہ تعالیٰ کے نیوں  
یعنی کسی بھی کوشش بیدکر دیا۔ تو وہ شخص کافر ہے  
و انصارہ رسول (ص) ۱۴۷

یہ تمام صریح ہوا ہے اس پر والی یہ کہ زبانی طور پر اسلام کا دعویٰ کرنا یا انحضرت صلی اللہ  
تعالیٰ علیہ وسلم کی بیوت و مسالات کا اقرار کر لینا یعنی مسلمان کہلانے کے لئے کافی نہیں ہے بلکہ  
تمام ضروریات دین کا یقین داؤ عالم کرنا ضروری ہے۔ لا ریب فیہ

### ہزارضار کے دعوائیوت کی حقیقت اور ضرورت

آج سے تقریباً دو سو سال پہلے انگریز قوم نے کئی  
سمندر پار سے تاجزادہ صورت میں انگریز نے کی چڑیاں ہندوستان پر مکارانہ اور فاسدہ اور بصد کر  
لیا۔ اور بجا ہدن اسلام اور حضرت پنڈو سے متعدد محکموں میں مقابلہ بھی کیا جن میں مقرر شانی  
دشیروں بھی شامل ہے۔ مگر اپنے تدبیر اور عیاری سے اپنا اقتدار اور سلطنت پر سے ہندوستان پر جا  
لیا اور اس کی گرفت مضبوط سے مضبوط تر ہو گئی۔ اس دو میں ہندوستان میں علی الی دوسری ایسی  
طور پر ستم شخصیت حضرت مولانا شاہ عبدالعزیز صاحب محدث ذہلوی (المتوفی ۱۳۷۸ھ) کا فتویٰ پر  
ہندوستان میں گونج کا تھا کہ انگریز کے سلطنت جانی کے بعد ہندوستان وار اخرب ہے راجح  
ہو قادی عزیزی جاہش (رج ۱۴۷) علام کرام اور عاشرۃ المصلیین اس فتویٰ سے بڑستہ شروع

تھے۔ بر عکس اس کے انگریز اس سے بہت ہی مختلف اور پیشان تھا وہ چاہتا تھا کہ اس کا اثر بالکل زائل یا کم ہو۔

اس وقت ایک طوف تو بربیوی حضرات کے علی حضرت مولانا احمد رضا خاں صاحب نے رسول اللہ عالم  
الاعلام بانہمندوستان والالاسلام نکھر کر انگریز کا پکھم بدکایا۔ اور بھرمان کے فرزند فاضل بن القاضی  
الوالبرکات آں الرحمن فہر مصطفیٰ رضا خاں صاحب اور ان کے تقریباً تیرہ ہمتوں اجید علماء اور مصطفین نے  
اختراضی معتقدات جو طویل جزو کراں انگریز کے خلاف جہاد کو حرام حرام قرار دیا۔ (وہ بھئے مطہر العبدی  
والارشاد مفت طبع بیانی) اور وہ سری طرف بعض غیر معتقدین حضرات نے اپنے جاہ و جلال  
اور بیانیں کی حفاظات اور انگریز کی کامیابی کی خاطر انگریز قوم کے خلاف جہاد حرام قرار دیا  
چنانچہ تواب صدیق حسن خاں صاحبؒ تھے میں کہ کسی نے رکن اسوسیگا کو آج تک کوئی  
مؤود متعین سنت حدیث و قرآن پر چلتے والا بے دفاعی اور اقرار توڑنے کا ترک ہوا ہے یا فتنہ  
انگریز کا اور بغاوت پر آمادہ ہوا ہے۔ جتنے لوگوں نے خدمیں شروع فرمائیں۔ اور حکام انگلشیہ  
سے بر سر عزادار ہوئے۔ سب کے سب معتقدان بذہب حنفی تھے۔ (الحمد للہ تعالیٰ) صفتہ  
زمیجان حديث نبوی بلفظہ (ترجمان وہابیہ ص ۷۵) اُسی اشنازیں انگریزی حکومت کو مستحکم  
کرنے کے لئے انگریز کی طرف سے مزرا غلام احمد قادریاں کو جعلی نیوت عطا ہوئی۔ تاکہ وہ جہاد کو  
ضمور کر کے انگریز کے قدم مضبوط کرے۔ اور انگریز طور پر لوگوں کی ذہنی سازی کرے اور  
یہ خالص حقیقت سے کہ انگریز کے اس خود کا شستہ پوادا نے انگریز کے لئے بہت پکھ کیا۔ اور  
اس کے حق میں بہت پکھ کہا ہے اور اس خداز ساز طرفی سے اس نے اسلام کی مضبوط اور سرسر  
پلاںی ہوئی دیواروں میں دراڑیں ڈالنے کی بھیجا کاوش اور سمجھی کی اور انگریز نے اس سے کرانی ہے  
حضرت مولانا ظفر علی خاں جسے نے بر علی یہ ارشاد فرمایا ہے کہ یہ  
کامنا مقصود ہے جس سے شعبہ اسلام کا قادریاں کے لئے نہیں تھوڑیں وہ آری بھی یا  
مولانا موصوفؒ نے جو فرمایا ہے وہ سرا امر حقیقت ہے۔ مزرا صاحب نے بڑیں (نام)  
توب کی پچھاں جلدیں سمجھنے کا علاں کیا اور اس کے لئے خوب چندہ خرام کیا۔ جب پانچ جلدیں پکھ  
پکھنے تو جو سادھ گئے۔ لوگوں نے وعدہ پورا کرنے کا تقاضا کی۔ تو یوں گویا ہوئے پہلے پچھاں  
مکھنے کا ارادہ تھا۔ جو پیچاں سے پانچ پر لاكتھا کیا گیا۔ اور جو کچھ سچاں اور پانچ کے عدو میں صرف ایک  
تھی اور راضھر کا فرق ہے۔ اس نے پانچ حصوں سے وعدہ پورا ہو گی۔ (بلطفہ برلن جھٹکہ نعمت)

بیوگان اللہ تعالیٰ الرعنین (نامی کتب) کے چالیس نمبر عہدے کا اعلان کی جب چار حصے لکھ کر ترکی ختم ہو گئی اور جنہے ہضم ہو گی تو یہ کہا کہ چار کروپیجاءے چالیس کے خیال کرو (اربعین ۲۲ صفحہ) یعنی ایک صفر اور زیر واپسی طرف سے ڈال کر پایک کو چالیس اور چار کو چالیس بنادلو کیا خوب؟ مرا صاحب نے صداقت اسلام تین سو و لاں پیش کرنے کا دعویٰ اور اعلان کیا جب چندہ اکٹھا اور علیش کوشی کا سامان میتا ہو گیا تو صرف دو دلیلیں لکھ کر خاموش ہو گئے (یعنی بڑیں ملت حصہ تین) اب یہ بات تو مرا غلام احمد صاحب کی خانہ سازی ثبوت ہی جانے کے دو کوئی سورپرائیز کیا جاست ہے؟ اور اگر صریح کردہ غریب کا ان کے پاس کیا جواز ہے؟ مگر یہ پوچھتے آخر اگر زیریابی جو ہوتے ہے مل فرمیوں نے کہی جس سے نئی بات کہی ایک سے دن کہا دو سکتے رات کہی

**حرب مراضنا کا اپنا افسار** [مرزا غلام احمد قاویانی نے جہاد کو حرام قرار دیا۔ اور انگریز کی بڑھ پڑھ کر اور ایک چھوٹی صرفت کر کے حمایت فتاویٰ کی خود ان کے پانے والے ہی کافیت ہیں گے۔ چنانچہ مرا صاحب لکھتے ہیں۔]

۱ - میری عمر کا اکثر حصہ سلطنت انگریزی کی تائید و حمایت میں گذرا ہے۔ اور میں نے نہت جہاد اور انگریزی اطاعت کے بارے میں اس قدر کتنا میں لکھتی ہیں۔ اور اشتہارات شائع کئے ہیں۔ کہ اگر وہ رسائل اور کتابیں اکٹھی کی جائیں۔ تو سچائی الماریاں ان سے بھرستی میں (تریاق القلوب طبع اول ص ۱۵۶ وطبع دوم ص ۲۶)

جس شخص کی زندگی کا مشترک حصہ انگریزی حکومت کی تائید و اطاعت اور جہاد کی مانعت و مخالفت میں گزرا۔ اور اس قدر اس نے کتابیں اور رسائلے لکھتے ہوں۔ کہ ان سے پچالی لایا بھرجاتی ہوں۔ تو ایسے شخص کے انگریزی سلطنت کے ففادار اور خود کا شتہ پودا ہونے کے بارے میں کی شک و تردید ہو سکتا ہے؟

۲ - ہر ایک شخص جو میری بیعت کرتا ہے۔ اور بھر کو میمع موعد جاتا ہے۔ اسکا درد سے اس کو یقیدہ رکھنا پڑتا ہے۔ کہ اس زمانے میں جہاد قطعاً حرام ہے۔

(ضیغمہ رسائل جہاد ص ۲)

۳ - میں یقین رکھتا ہوں۔ کہ جیسے جیسے ہر مرد بڑھی گئے۔ ویسے ویسے مسئلہ جہاد کے معتقد کم ہوتے جائیں گے۔ کیونکہ مجھے میمع اور مہدی مان لینا، کام سلسلہ

جہاد کا انکار کرنا ہے د تبلیغ رسالت جلد ستم ص ۱۷)

۳ - میں نے مناسب بھجا۔ کہ اس رسالہ کو بلادِ عرب یعنی حرمین اور شام اور مصر وغیرہ میں بھی پہنچ دوں۔ کیونکہ اس کتاب کے ص ۱۵۱ میں جہاد کی خلافت میں ایک مضمون لکھا گیا ہے۔ اور میں نے باعیسیٰ بررس سے اپنے ذمہ فرض کر رکھا ہے۔ کہ ایسا کتنی بیش جن میں جہاد کی خلافت ہوا اسلامی ممالک میں ضرور پہنچ دیا کرنا ہوں۔

تبلیغ رسالت جلد دہم ص ۲۳

۴ - میرزا صاحب نے جہاد کی خلافت اور مانعت پر جہاں تشرکے ذریعہ زور لگایا ہے وہاں نظم و شعر میں بھی جہاد کی حرمت کو خوب خوب انجام دیا گیا ہے۔ چنانچہ وہ مکتے ہیں۔

۵ - چھوڑ دی جہاد کا دوستو خیال  
دشمن بے دلہ اکا جو کرتا ہے اب ہم منکرنی کا ہے جو بیرکت، اعتقاد  
(ضمیمه تحفہ گول طویل ص ۹۳)

۶ - بلکہ جہاد اب قطعاً حرام ہے (تحفہ گول طویل ص ۱۸۸) وہی المصلحت (۱۸۵)

۷ - سو آج سے دین کے لئے لڑنا حرام کی گی (تبلیغ رسالت ص ۲۵ و ص ۲۶)  
ان تمام صریح اور روشن حوالوں سے یہ بات بالکل واضح ہو جاتی ہے۔ کہ میرزا غلام  
 قادریانی کی بعثت از طرف بريطانیہ بعض اپنی تائید و اطاعت کو نہیاں کرنے اور جہاد کو حرام قرار  
دیتے کے لئے ہوئی تھی۔ اور میرزا صاحب کے چیلوں نے دین کے لئے لڑنے کو حرام نہیں کر انگریز  
کے ہاتھ خوب مفسود کئے۔ اور آج بھی انہی ممالک میں ان کے اڈے ہیں۔ جہاں انگریز کا ذمہ اور  
تہذیب و تکمیل موجود ہے۔ کیونکہ فطری امر ہے۔ کہ درخت اپنے مناسب ماحول ہی میں رکھتے  
ہم رلاتا ہے۔ تو قادریانیت کا خود کاشتہ پودا بھلا اس فطری معاملے سے یکیسے اگر وہ مکتنا ہے  
صریح دھوکہ | ملے اللہ تعالیٰ علیہ وسلم صاحب کتب اور صاحب شریعت نبھائیں اپنے  
پر جو نبوت ختم ہوئی ہے وہ تشرییعی ہے۔ اور میرزا صاحب توابت کے امتی اور غیر تشریعی بھی ہیں  
لہذا میرزا صاحب کو امتی اور غیر تشریعی بھی تسلیم کرنے سے نعمت نبوت پر کوئی ازدھری پڑتی اور ل فقط  
خاتم النبیین ایسے مقام پر مٹا رہتا ہے۔ مگر یہ مرا سرد ہو کر ہے۔ اولاً۔ اس نئے کہ ہم نے

قرآن کریم اور صرسچے میسحی احادیث کے حوالے سے یہ بات عرض کی ہے۔ کہ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر مر قسم کی نبوت درستالت ختم ہو چکی ہے۔ نہ تو آپ کے بعد کوئی شریعت والا بھی پیدا ہو سکتا ہے۔ اور زیر غیر شریعت والا (شایانیاً) اس نئے میرزا صاحب نے قشریعی نبوت کا دعویٰ کیا ہے چنانچہ وہ نکھٹے ہیں کہ!

اگر کہو کہ صاحب الشریعت افترا کر کے ہلاک ہوتا ہے، نہ ہر ایک مفترتی تواویل تو یہ دعویٰ کبے دیکھ لے ہے۔ خدا نے افترا کے ساتھ شریعت کی کوئی قید نہیں لگائی۔ ماسوا اس کے یہ بھی تو سمجھو کر شریعت کی چیز ہے۔ جس نے اپنی وحی کے ذریعہ سے چند امراء و محبی بیان کئے۔ اور اپنی امت کے لئے ایک قانون مقرر کیا۔ وہی صاحب الشریعت ہو گیا۔ پس اس تعریف کی رو سے بھی ہمارے مخالف ملزم ہیں کیونکہ میری دھمی میں امر بھی ہیں اور نہیں بھی!

(رسالہ العین حصہ ۲۶)

اس حوالے سے بالکل واضح ہو گی کہ میرزا صاحب کا صاحب الشریعت نبی ہونے کا دعویٰ ہے۔ اور ان کی دھمی میں بقول ان کے ادماں بھی ہیں اور نہ اسی بھی! ایک امر تو یہ ہے کہ جہاں حرام ہے۔ اب جو شخص دین کے لئے جہاد کرتا ہے۔ تو بقول میرزا صاحب وہ خدا کا شمن اور نبی کا منکر ہے۔ اور یہ حرمتِ جہاد بھی قطعی ہے۔ بھلا دلیں ضرورت کے وقت اس دھمی سے بھی گئی میرزا صاحب کے پاس آئے والے فرشتے کا نام بھی تھا، حقیقتہ الوجی حصہ ۳۲۶ کی طرف سے آئی سیف الدن فیض قائم آقا یکیوں خوش نہ ہوتا۔

## میطع ہونے کا دعویٰ ہال ہے

خود میرزا صاحب اور ان کا رجحانی ذریت میطع ہونے کا دعویٰ ہال ہے اسلامیوں کو یہ بھی یاد رکھئے ہو، کہ میرزا صاحب انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے تابع میطع اور فرمابردار ہیں۔ (اور ان کی رحمتی اور احترامی) نبوت انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کی نبوت کا نعل۔ سایہ اور بروز ہے۔ مگر میرزا صاحب کے اپنے سیامات اس کے خلاف ہیں وہ معاذ اللہ تعالیٰ ہی پسے کو انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا عین بند آپ سے بڑھا ہو تصور کرتے ہیں۔ ملاحظہ ہو

ا۔ مثمن میسح زمان مثمن کیم یعنی مُدْرَس  
مشم قدها حمد که ملبی باشد ارتیاق اقلوب مسلم  
ب۔ ادم نیز احمد مختار در بزم چمامہ ہمہ ابرار  
کا پھر دادہ است ہنسی برآ جام

(مداد آں جام را مرا تمام رازیں المیمع)

- ۱ - جو شخص مجھ میں اور نبی مصطفیٰ صلی اللہ علیہ وسلم میں فرق کرتا ہے۔ اُس نے مجھے ہیں جانا اور نہیں بچانا (خطبہ الہامید ص ۱۷) (معاذ اللہ تعالیٰ) ان عبارات میں مزرا صاحب نے آپ کو معاذ اللہ تعالیٰ یعنی محمد (صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم) ثابت کیا ہے
- ۲ - انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے وقت دین کی حالت پہلی شب کے چاند کی طرح تھی۔ مگر مزا صاحب کے وقت چودھوی رات کے چاند اور بدھ تھی ہے (وصلہ خطبہ النامید ص ۱۸۱) ایز لکھتا ہے۔ پسندے اسلام ہالاں تھا اب بدھ ہو گئے ہے (ایضاً تحدید ص ۱۹۸)
- ۳ - غلبہ کامل اورین اسلام، کا انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے زمانہ میں ٹھہر میں ہیں آیا۔ یہ علم میں ملحوظ امریز اس وقت ٹھہر میں آئے گا (چشمی تعریف ص ۸۲)
- ۴ - انحضرت صلی اللہ علیہ وسلم کے تین ہزار مجذبات میں (تحفہ گواڑ ویر ص ۲۷) مگر مزا صاحب کے دل لاکھ نشان میں (تذكرة الشہادتین ص ۲۷) مجذہ اور ثانی ایک ہونا ہے
- ۵ - دن نصرۃ الحق ص ۲ مؤلفہ مزرا علام احمد
- ۶ - مزرا صاحب سمجھتے ہیں۔ انسان سے کمی تخت اُترے پر تیز تخت سب سے اور پچھا گی (تحقیقتہ الوجی ص ۵۹) مزرا صاحب بجھ نظری مطبع اور غیر تشریعی بھی ہیں۔ کہ ان کا تخت تو سب بیسوں سے اور پاراداون پچھا گیا۔ مگر ذوق میں نیچے رہے۔
- ۷ - نیز کھاہے کہ اس وقت ہمارے قلم رسول اللہ علیہ وسلم کی نواروں کے بلاؤں میں دلخواہات احمد جلد اٹھ ۲

ان عبارات میں مزرا صاحب نے انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم پر بھی فوقيت اور برتری کا جھوٹا دھومی کیا ہے (العياذ بالله تعالیٰ)

قارئین کرام! کہاں تک مزرا قادر یا نی کی خرافات نقل کی جائیں۔ ان کی جملہ کتب میں ایسی خرافات سے پر بھی۔ ان حوالوں میں مزرا صاحب نے پہلے تو معاذ اللہ تعالیٰ انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم میں مدحمنے اور آپ میں حلول ہونے اور اسحاد کا بھل دھومی کی ہے۔ پھر اگر عبارات میں آپ سے معاذ اللہ تعالیٰ فوقيت اور برتری کا جھوٹا دھومی کیا ہے۔ اور رس س کو کرکٹنے کے بعد بھی اسے آپ کو انحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا امتی تابع اور مطیع کرنے کا تم تھار کیتھی ہے۔ اور غلی ۲ بروزی کے چکر میں الجھا کرنا اتو سیدھا کیا ہے سی ریجیسٹر میں اور رسایہ ہے۔ کاصل اور غریبی تو تین ہزار بار حرکت کرتا ہے (کہ آپ سے تین ہزار مجذب سے صادر ہوئے ہیں) مگر رسایہ دل لاکھ

- مرتبہ اٹھتا، اچھتا، ہاتھتا اور کوڈتا ہے۔ اور لطف یہ ہے کہ ہے وہ پھر بھی اصل کا سایہ اور ٹلہ بھی مزرا صاحب کی یہ ن Lalی منطق ہے۔
- ۸۔ خدا نے اس امت میں سے مسیح موعود بھیجا۔ جو اس پہلے مسیح سے اپنی تمام شان میں بہت بڑھ کر ہے رحمقیتہ الوجی ص ۱۷۴ متفقہ از یوں جلد اول ع ۲۵۶
- ۹۔ نیز نکھاہ ہے کہ ابن مریم کے ذکر کو چھوڑو۔ اس سے بہتر غلام احمد ہے دیلم حقيقة الوجی ص ۱۷۳ و دافع ابلاد ص ۳
- ۱۰۔ بلکہ حضرت علیٰ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی اس سے جگہ کرتون ہی کی ہے۔ اور یہ نکھاہ ہے کہ عیسائیوں نے بہت سے آپ کے معجزات نکھھیں بگر جسی باتیں ہیں کہ آپ سے کوئی میرجھ نہیں ہوا (حاشیہ ضمیمہ انعام آنحضرت ص ۶)
- ۱۱۔ آپ کا خاندان بھی نہایت اہمی پاک و مطہر ہے تین داہیاں اور زانیاں آپ کی ان زانکار کسبی عورتیں تھیں جن کے خون سے آپ کا وجود ظہور پذیر ہوا (حاشیہ ضمیمہ انعام آنحضرت ص ۱۷۳) یہ تو وہی بات ہرعنی کہ جیسا کہ ایک مشیر ریکارڈ نے جس میں مرا سریسوں کی روکھ تھی آپ کو کسی قدر حجوث بولنے کی بھی حادث تھی۔ آپ کو گایاں دینی اور بد زبانی کی اکثر عادت تھی (حاشیہ ضمیمہ انعام آنحضرت ص ۶)
- ۱۲۔ یسوع میسح کے چار بھائی اور دو بہنیں تھیں۔ یہ سب یسوع کے حقیقی بھائی اور حقیقی بہنیں تھیں۔ یعنی سب یوسف (شجر) اور مریم کی اولاد تھی (حاشیہ کشتنی نوح ص ۱۶)
- ۱۳۔ چونکہ حضرت مسیح ابن مریم اپنے باپ یوسف کے ساتھ بائیس برس کی مدت تک سجاہی رہ چیوں تھا اور ترکھانوں (کام) بھی کرتے تھے (ازالت الادام ص ۱۷۵)
- ۱۴۔ ہمارے کس کے ساتھ یہ ناتم ملے جائیں۔ کہ حضرت ضیؑ علیہ الصلوٰۃ والسلام کی تین پیشی گوئیاں صاف طور پر جھوٹی تکلیفیں۔ اور آج کون زمین پر ہے۔ جو اس عقدہ کو حل کر سکے (اعجاز احمدی ص ۱۷)
- ۱۵۔ اور مریم کی وہ شان ہے جس نے ایک مدت تک اپنے بیٹیں نکاح سے روکا۔ پھر بزرگان قوم کی پریات و اصرار سے بوجہ محل کے نکاح کر لیا۔ گو لوگ اعتراض کر تھیں کہ برخلاف تعالیٰ قواعد عین محل میں نکاح کیا گی۔ اور بتول ہونے کے بعد کوئی ناچی

توڑا گی مادر تھا دادا زد اس کی کیوں نیا در وائی گئی۔ یعنی با وجود یوسف نجات کی سپلی بیوی کے ہونے کے پھر مریم کیوں راضی ہوئی۔ کیوں یوسف نجات کے نکاح میں آؤے۔ مجھ میں چیز تھا ہوں۔ کہ سب بھیوں یاں یقین۔ جو چیز آئیں۔ اس صورت میں وہ لوگ قابلِ حرم تھے نہ قابلِ اعتراض (النفی نوح ص ۲۷) معاف اللہ تعالیٰ

**ضروریاتِ دین میں تاویل بھی کفر ہے** جس طرح ضروریاتِ دین میں اسے کسی عقیدہ کا انکار کفر ہے اسی طرح اس کی تاویل بھی کفر ہے۔ اور ایسے مقام پر تمہارے سے کہہ ادھر خوبصورت شخوختگی تاویل بھی کفر ہے نہیں بچا سکتی حقیقت کو واضح کرنے کے لئے چند حوارے عرض کئے جاتے ہیں۔ ملاحظہ فرمائیں۔

۱۔ علامہ عقاق الخاچی محدث بن ابراہیم الدزیر البیانی رحمۃ الرحمۃ فی تہذیب المحتضن۔  
لات الکفر ہو جعل الضروریات من الدین اتفاقاً ویلما رأی شریعت علی الحلق ص ۱۴۷  
ضروریاتِ دین کا انکار اور ان کی تاویل کفر ہے۔

اور نہیں تحریر فرماتے ہیں کہ!  
مد ہب الاکثرین من الانجیل و  
جماعہ ایام الامم و حوالۃ التفعیل  
والقول بان التاویل فی القطعیات  
لا یمنع الکفر (اتحاد فوج ۲ ص ۳)

اکثر ائمہ اور صحبویہ علماء امت کے مذہبیں  
قول مفضل یہ ہے کہ قطعیات لا اور ضروریات  
دین میں تاویل کفر ہے نہیں بچائی۔

۲۔ مشہور تسلیم علامہ شمس الدین احمد بن موسی الجیابی رحمۃ الرحمۃ فی تہذیب المحتضن لا اور علامہ عبید الحکیم سیاکوئی رحمۃ الرحمۃ فی تہذیب المحتضن و ادھر کھفی میں وہ مذکور ہے

التاویل فی ضروریات الدین لا یکشی فرمودیں میں تاویل کفر ہے بھی بچائی  
الکفر دلیل ایام ص ۱۴۷ مع حاشیہ فاضل سیاکوئی ۹

۳۔ حضرت شاہ ولی اللہ صاحب فرماتے ہیں کہ!

ئسے التاویل تاویلات تاویل لایتھا  
تاویل کی دو قسمیں ہیں ایک تاویل وہ ہے  
جو کتاب و سنت اور آنفاق امت کے قطعی  
دلائل کے مخالف نہ ہوا اور دوسری تاویل وہ ہے  
الاممہ قیامتیں یہ مصادیم مثبت بالقاطع

فَدَالِكُ التَّنْفِذُ مُسَوِّي ج ۱ ص ۹  
جوں پیڑ سے متصادم ہو جو قطعی طریقہ  
ثابت ہے۔ اسیکا تاویل رنگتھے

حافظ ابن الصامِ حمدُون عبد العاحد (المتوافق ۸۶۱ھ) کھتہ میں کہ :

الاتفاق على ان ما كان من اصول دين او ضروريات  
دين یعنی شخص مخالفت کرتا ہے تو اس کی تکفیر کی جائے  
او مسأله ج ۲ ف ۲۷ بین مصر

او علیه این عایلین الثالث (المتوافق ۱۵۲ھ) فرماتے ہیں کہ :

الخلاف في كفر المخالف في ضروريات  
حضرات فقهاء رکام و کاس مسلمین کوئی اختلاف  
نہیں ہے کہ جو شخص ضروریہ اسلام کا منکر ہو وہ  
کافر ہے۔ اگرچہ وہ اول قبلیں سے ہوا و راضی سے  
زندگی اس نے طاعات و عبادات میں گذار دیا ہو  
علام ابوالبقاء رحمۃ الرحمٰن فرماتے ہیں کہ :

ولا تزاع في اکفار منکر شئ من ضروريات جس شخص ضروریات دین میں سے کسی ایک  
الدین (کلیات ابوالبقاء ص ۵۵۳) چیز کا انکار کی تو اس کی تکفیر میں کوئی تباہ نہیں  
او حضرت شیخ احمد رزقلہ بی بحمد واللہ تعالیٰ حرم المتفق ۱۰۲۳ھ ص

در تکفیر آنها جرأت نماید فمود ندتا  
ان کی تکفیر میں جرأت نہیں کرنی چاہیے تا اپنی  
و رؤوف متوابرات احکام شرعیہ نکشد  
دستورات امام ربانی ج ۳ ص ۳ و ج ۴  
کا انکار کریں۔

او حضرت شاہ عبدالعزیز بن محمد دلوی فرماتے ہیں۔

اگر مخالف ادلة قطعیہ است یعنی نصوص  
متواترہ و اجماع قطعی است اور اکافر یا  
شمرداہ رفقاء عبدالعزیزی جلد ا ص ۱۵۶)

ان تمام صاف اور مترجح حوالوں سے یہ بات بالکل واضح ہو گئی۔ کسی طرح ضروریات  
دین میں سے کسی قطعی اور ثابت شدہ امر کا انکار کفر ہے۔ اسی طرح اس کی تاویل بھی کفر ہے۔

- اور تاریخ میں مئووں کو کفر نے نہیں بچا تی۔ اور حضرت

شاہ ولی اللہ صاحبؒ اور حضرت شاہ عبدالعزیز صاحبؒ وغیرہؒ مذکور کے حوالوں سے یہ بات بھی بالکل عیال ہو گئی۔ کتاب و سنت متواثرہ اور اجماع امت سے جو چیز ثابت ہو۔ وہ قطعیٰ اور ضروریات دین میں سے ہوتی ہے  
اور زخم الدین تعالیٰ مسند علم نہ نہوت کتاب و سنت سے روشن دلائل اور اجماع امت سے ثابت ہے۔ بعد ضرورت اسی پیش نظر مقام میں حوالے مذکور ہیں۔

## نعمت اللہ قادر بیانی کی افغانستان میں سنگسائی

میرزا غلام احمد  
پایہ تخت کی تبلیغ کے لئے گی۔ وہاں کے جیتدار علماء کرام اور غیرہ مسلمانوں نے اُسے گرفتار کروانا اور اسلامی عدالت کی طرف سے اُس کے سنگسار کرنے کا فیصلہ صادر ہوا۔ چنانچہ اس کو بر سر عام منجھ کیا گی۔ اور قادیانیت کے فتنہ بازوں کو چڑھا جانے کی جرأت بھی نہ ہوتی۔ اور وہ علاقاً اس طرح قادیانیت کی حوصلت سے محفوظ رہا۔ اس نعمت اللہ کے سنگسار کے جان پر میرزا غلام احمد قادر بیانی اور لاہوری پارٹی کے سربراہ مسٹر خید علی لاہوری اور ان کے چیلوں نے ہندوستان میں خوب واویلیا ہی با اور راخیات و رسائل میں اس پر پڑھ کے دے کی۔ اس دوسری حضرت مولانا شیخ احمد حصہ عثمانی ۱۳۶۹ھ بعمر ۴۷ سال ایک ماہ بارہ دن اُنے علماء افغانستان کے فتویٰ کے درست ہونے اور نعمت اللہ کے ارتقاء کی وجہ سے قتل کئے جانے کو قرآن کریم صفحہ ۱۸ حدیث اور فقہاء اور صریح فتویٰ سے جائز ثابت کیا۔ اور اس پڑا ہوں نے علمی رسائل تصنیف فرمایا جس کا نام اشہرا رجم الخا طف المتراب بمحیر فرمایا۔

یہ رسالہ ۱۸ ربیع الاول ۱۳۶۹ھ میں تحریر کیا گی۔ اس رسالہ کو مسٹر ظفر اللہ خاں مرتضیٰ کی کوشش سے دھوپ قسمتی سے اس وقت پاکستان کا فریر خارج ہے۔ اور اسی کی وجہ سے ابتداء میں پاکستان کے تعلقات حکومت افغانستان سے خاصہ کشیدہ رہے۔ بلکہ خراب کئے پاکستان میں خلاف قانون قرار دے دیا گی۔ حالانکہ حضرت اولانا عثمانی ہر پاکستان کے شیخ الاسلام تھے۔ مگر کچھ نہ کیا جاسکا۔ اور یہ رسالہ ضبط کر لیا گی۔ اس رسالہ میں حضرت اولانا عثمانی نے میرزا غلام احمد قادر بیانی کے صریح حوالوں سے اس کے اعمال میں ثبوت کا اور تمام اہل اسلام

کے ہانجھم نبوت کے قطعی عقیدہ کی مزرا قادیانی کی طرف سبے جا اور بیانات اور تحریفات کا ذکر کے اس کا ہمدرد زندیق ہونا اور قرآن و حدیث اور فقہ اسلامی سے مرتد کا واجب القتل ہونا ثابت کیا ہے۔

چنانچہ مولانا عثمانی یجھ رہاتے ہیں۔

اس تمام تصریح سے یہ تحریک کارکردا غلام احمد قادری جس کی حتم نبوت کو روکرنے والی مدد ہے نقل کرچکھیں۔ اسلام کے قطعی عقیدہ کو تسلیم کرنے کی وجہ سے مرتد اور زندیق ہے۔ اور جو جماعت ان تصریحات پر مطلع ہو کر ان کو صاف سمجھتی رہے۔ اور ان کی حابیت میں لڑتی رہے۔ وہ بھی یقیناً مرتد اور زندیق ہے۔ خواہ وہ قادریاں میں سکونت رکھتی ہو۔ یا الامور میں! جبکہ وہ ان تصریحات کے غلط اور بیال ہوئے کا اعلان نہ کر گئی خدا کے غلب سے خلا پانے کی اس کے لئے کوئی سین ہیں بلکہ (الشہاب صن طبع دلیوند)

اس سے صاف طور پر واضح ہو گیا کہ پاکستان کے شیخ الاسلام کے نزدیک مذکویوں کی دونوں پیاریاں قادریاں اور لاہور کی مرتد اور زندیق ہیں۔ اور قتل کے بارے وہ یہ یحوار نقل کر تھے کہ  
وقد اتفاق الاشتمة على ان من استرد بلاشبہ تمام حضرات ائمہ کرامؑ کا اس پر اتفاق،  
من الاسلام وجباً قتلهم على ان قتل  
الزنديق واجب وهو الذي يسمى بالكفر  
دیت ظاهر بالاسلام۔

رالمیزان الکبریٰ ج ۲۷ ص ۱۶۵ بعد الوہاب شعرانی) ہے۔ جو کفر کو چھپانا اور اسلام کا اظہار کرتا ہے

**مرتد کی سزا** [کے قاعدوں کے مطابق جبراً کسی کو مسلمان نہیں بنایا جا سکت۔ میکن اگر کوئی مسلمان ہے۔ اور وہ بدجنت اسلام سے چھپ کر مرتد ہو جائے (العیاذ بالله تعالیٰ) تو وہ خدا تعالیٰ او حضرت محمد صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کا باغی ہے۔ جب دنیا کی کسی حکومت میں باغی کسی رہا تو مستحق نہیں بلکہ تختہ عدار سلانکائے جانے کے قابل ہے۔ تو الله تعالیٰ کے باغی کے لئے خدا کی گنجائش کیسے؟ بلکہ اگر قتل سے کوئی زیادہ سزا ہوتی تو وہ اس کا بھی مستحق ہے مرتد کا قتل کرنا قرآن و حدیث اور اجماع امت سے ثابت ہے۔

**قرآن کریم**

کے بعض لوگوں کا ذکر فرمایا ہے۔ کہ انہوں نے بھپڑے کی عبادت کر کے ارتالا اختیار کی۔ اللہ تعالیٰ نے حکم دیا۔

**فَتُؤْلُوْزَا إِلَى بَارِثَكُمْ فَاقْتُلُوْنَأَنْفُسُكُمْ** سواب تو بکرو اپنے پیدا کرنے والے کی طرف  
اوہ مار ڈالو اپنی اپنی جان د پ ۱ - البقرہ رکو ۶۴ )

اس آیت کریمہ کی تفسیر میں اکثر تقاضا میں لکھا ہے کہ جن لوگوں نے گنو سار پرستی کی تھی اور جو مرتد ہوئے تھے۔ ان کو ان لوگوں کے ناخوں سے اللہ تعالیٰ کے حکم کے مطابق قتل کرایا گی جنہوں نے بھپڑے کی پوچاہیں کی تھی۔ اور ان لوگوں کے واقعہ کو بیان فرمائے کہ اللہ تعالیٰ دوسرا سے متعدد بھرپور شافر فرماتا ہے

وَكَذَلِكَ بَحْرِيَ الْمُفْتَرِينَ ۵ ( پ ۹ - الاعراف رکو ۶۴ )

اوہ سبی سزادیتے میں ہم ہمہناں باندھنے والوں کو

شیخ لا اسلام حضرت مولانا شبیر احمد صاحب عثمانیؒ اس آیت کریمہ کی تفسیر میں لکھتے ہیں۔ کہ اس سے معلوم ہوا کہ مرتد کی سزادیاں میں قتل ہے بلطفہ اور الشہابیاں اس پر انہوں نے منفصل بحث کی ہے۔

**ایک شبہ اور اس کا زالہ** ایضًا حضرت مولیٰ علی الصلوٰۃ والسلام کی ممکن ہے کسی کو شبہ بھی ہو۔ کہ قتل مرتدین کا یہ کی شریعت کا حکم تھا اور سماجی شریعت اس کے علاوہ ہے۔ نوجوان یہ ہے۔ کہ اولاً تو ہمارا استدلال صرف فاقتلو انفسکم کے جملے سے ہے اب اسی ہے تاکہ سمجھا جائے کہ یہ حکم بنی اسرائیل کے ساتھ مختص تھا۔ جو اس کے مخاطب تھے۔ بلکہ وکذلک بھرپور المفترین کے جملے سے بھی ہے۔ جس میں اللہ تعالیٰ نے مرتدین کے بارے اپنی عادت جاری بیان فرمائی ہے۔ کہ مرتدوں کو ایسی ہی سزادیتے ہیں یا ویں گے۔ کیونکہ بھرپور اس کا صبغہ ہے جس میں حال اور استقبال کا معنی پایا جاتا ہے۔ تو اس میں اللہ تعالیٰ نے مرتدوں کی سزا بے شمار اپنی عادت جاری کی ذکر فرمایا ہے جو واضح ہے (ثنائیاً) اصول خلق کی کتبوں میں تصریح بھرپور ہے کہ

وَشَرَّعَ مِنْ تَبْلِيْغِهِ تَلْذِيْمًا اذَا قُصَرَ  
الْمُتَّقَدِّمُ وَسُوْلَهُ مِنْ غَيْرِ نِكِيرٍ اَيْضًا  
ہم سے پہلے کی مشریقتوں کے احکام جب اللہ تعالیٰ  
اوہ اس کے سوچوں نے یہی کی تھے ہمہوراں پر کیسی نہ تقدیر ہے  
پر صحی لازم ہیں۔

نورالانوار ص ۲۶

اور قتل مرتد کی اللہ تعالیٰ نے وکنندہ نجیب المفتقرون میں تائید کی ہے زکر تردید اور اسی طرح اخْضُرَ جلی اللہ تعالیٰ علیہ سلم کی صحیح احادیث قتل مرتد کی تائید کرتی ہیں۔ زکر تکروہ تزوید تو قرآن کریم کی نصیر قطعی سے مرتد کا سزا قتل ثابت ہوئی۔ جس میں کسی قسم کا کوئی شبہ تزوید نہیں ہے۔ البتہ لا فسیلہ کا دنیا میں کوئی ملاجع نہیں ہے۔ مسلمانوں کو منکروں کے انکار کو ملاحظہ نہیں ہیں لانا چاہیے۔ اور حق کے میدان میں بلا خطر

چلنا چاہیے ہے  
میدان میں ترجیحاً ہوا شیروں کی طرح پل تو شیر ہے دشمن کے یکجھے کو ہلا دے ۱۔ حضرت عکرمؓ (المتوئی رضی اللہ عنہ) سے روایت ہے کہ :

**احادیث** | ان میانہ حرق قوماً فبلغ ابن عباسؓ فقاں لوکنت انسانہ احرقہم لان النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم قال لا تعذبوابعذاباً اهلہ ولقتلتهم کما قال النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم من يقتل دینه فما (بخاری ج ۲۶ ص ۱۰۲ و مسلم ج ۲ ص ۲۷ و مسلم ج ۲ ص ۲۸ و فیض فیض ذراحت علیہ فقاں ابن عباسؓ و فقاں هذا حدیث حسن صحیح رابو دلو م ۲۶ ج ۲ و فسانی ص ۱۵۱ و مشکوہ م ۲۷ و صنف اکبری م ۱۹۵ ج ۸ ) و صنف اکبری م ۱۹۵ ج ۸

او ر حضرت ابن عباسؓ کی ایک روایت یوں ہے ۔

حضرت ابن عباسؓ فرماتے ہیں کہ حضور صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔ کہ جس نے اپنا دلیل (سلوک) بدلتا۔ تو اس سے قتل کر دو و مسلم الحدیث ج ۱۶ ص ۱۰۵ و مسلم ج ۲ ص ۲۷ و مسلم ج ۲ ص ۲۸ و مسلم اکبری ج ۲ ص ۱۵۱ و مسلم اکبری ج ۲ ص ۲۷

دابی مع الشیزیت ۲۶ و قال صحیح والراج المزید

اس صحیح حدیث سے مرتد کا قتل بالکل آشکارا ہے جیسی ہی کوئی فکر نہیں ہے۔ ہو سکتا ہے کہ انہیں اپنے مشریع نام احمد پرویز کی طرح کسی کوچ فہم کو پریشہ ہو۔ کہ اس حدیث میں من بدیل دینہ فاقتوہ کے علوی الفاظ سے اسلام سے بھر جاتے والے مرتد کا قتل ثابت اور متعدد نہیں ہوتا۔ کیونکہ من بدیل دینہ میں انفاظ عام ہیں۔ مثلاً یہودی کا عیسائی ہو جانا یا عیسائی کا من دریا سکھ ہو جانا یا من درکا عیسائی اور یہودی اورغیرہ ہو جانا وغیرہ فالک۔ تو اس سے اسلام سے بھر کر مرتد ہونے والے کا قتل کیسے متوجہ ہوا؟

یہ شیخ ہایتمی سلطی فرم کی پیداوار ہے جیسی کی کوئی قدیم نشرت ہی نہیں ہے  
**الجواب** (القول) تو اس لئے کہ اسی حدیث میں یہ الفاظ موجود ہیں کہ

ان علیاً حرق ناساً ارتداً عن الاسلام حضرت علیؓ نے ان لوگوں کو اسی میں جملایا  
الحدیث د ابو داؤد ص ۲۳۲ ج ۲ ذ رمذان ۱۴۰۷ھ تھا۔ جو اسلام سے بھر گئے تھے۔

دفاتر ص ۱۵۱ ج ۲  
اس سے بالکل واضح ہو گی۔ کہ یہ کارروائی ان لوگوں کے بارے میں ہوئی جو اسلام کو بھر کر مرتد ہو گئے تھے۔ وہ لوگ اسلام سے باہی طور پر بھر کر مسلمان تھے پھر مرتد ہو گئے۔ یا یہ مذاقہ طور پر انہوں نے اسلام کا اٹھا کی۔ بھر کنے طور پر کفر کی طرف بھر گئے۔ کوئی معنی ایسا جائے۔ یہ صحیح روایت اسلام سے پھر کر مرتد ہونے والوں کے قتل کئے جانے پڑتے ہے۔ اور حضرت علیؓ اور حضرت ابن عباسؓ آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے ارشاد میں بدیل دینہ فاقتوہ سے یہی تجوہ میں۔ کہ دین اسلام سے بھر جانے والے کا یہ حکم ہے۔ اور حقیقت بھی یہی ہے۔ کہ یہ حدیث مرتد عن الاسلام کے ترقق کے متعلق ہے۔ نہ کہ من در سے عیسائی اور عیسائی نے یہودی وغیرہ ہو جانے کے بارے میں۔ وہ اسی اس لئے کہ حضرت ابن عباسؓ ہی سے روایت ہے۔

قال قال رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس شخص نے قرآن کریم کی کسی آیت (یا اس سے مطلوب بمعنی کا اصدقاء) انکا کیا تو بلا شک اس کی گردان اڑا دینا حلال اور جائز ہے۔

قال قال رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔ جس شخص نے قرآن کریم کی کسی آیت (یا اس سے مطلوب بمعنی کا اصدقاء) انکا کیا تو بلا شک اس

فقد حل ضرب عنقه الحديث  
(ابن ماجہ ص ۱۸۵)

۱۔ اسی حدیث سے بھی معلوم ہوا کہ اگر کوئی شخص پورے قرآن کریم کو مانتا ہے۔ مگر اس کی کسی ایک آیت (یا اس کے مقصود و معنی) کا انکار کرتا ہے تو وہ مرتدا اور قابل تقلی ہے۔ اس سے واضح ہوا کہ حدیث من تبدیل و نیند فاقد تلوہ۔ اسلام سے پھر جانے والے کے بارے میں ہے کہ کسی کافر کے اپنا دین چھوڑ کر کافر کسی اور دین کو اختیار کر سکتے ہیں اسے کے بارے میں!

۲۔ حضرت ابو موسیٰ الاضھری (بعد اللہ بن قیس، المستوفی اسکھر) کو حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے میں کے ایک ہوبے کا گورنمنٹ کریبھا۔ جوکہ حضرت معاذ بن جبل کو اُن کے بعد وہ کو گورنمنٹ کریبھا۔ حضرت معاذ حضرت ابو موسیٰ کی طاقت کیلئے کہتے ہیں کہ حضرت ابو موسیٰ نے اکرم صلیف کی مدین حضرت معاذ کیلئے سمجھی قولا۔ اور حضرت معاذ بھی اسک سوار تھے۔

تو انہوں نے حضرت ابو موسیٰ کے پاس ایک شخص باندھا ہوا دیکھا، پوچھا کہ یہ کون ہے؟ حضرت ابو موسیٰ نے فرمایا کہ یہی ہوڑی تھا۔ پھر مسلمان ہوا۔ اس کے بعد پھر ہوڑی ہو گئی۔ فرمایا اسے معاذ بیٹھ جاؤ۔ حضرت معاذ نے فرمایا کہ جب تک اس کو قتل نہیں کیا جائے گا۔ میں نہیں بیٹھوں گا۔ اللہ تعالیٰ اور اس کے رسول کا ہمیں فیصلہ ہے۔ یعنی رفع انہوں نفر فرمایا۔ پھر اس مرتدا کے بگئیں تقل کا حکم دیا گی اور وہ تسل کر دیا گیا۔

و اذا رجل عنده موْلَقٌ قال ما  
هذا قال كان يهوديا فاسلم ثم  
نهود قال اجلس قال لا اجلس  
حتى يقتل قضاء الله و سوله  
ثلاث مرات فامربه قتله  
د بخاري ج ۲۲ ه ۲۲ و مختصر أصبهان ج ۲ ه ۲۲ و مسلم ج ۲ ه ۲۲  
و سنن الکبری ج ۲ ه ۲۲

او رسماری اشریف میں درس سے مقام پر روایت یوں ہے کہ:  
حضرت معاذ پشت طلاق کی زین میں پہنچا۔ حضرت نصار معاذ فی ارضہ قویبا من حضرة  
ابی موسیٰ فجا و لیسر علی بغلته حتیٰ  
اتہنی ایسے واذھو جاس و قد اجتمع  
الیہ الناس واذا جل عنده قد جمعت  
یہاہ ای عنقه قتال لہ معلفیہ عبد اللہ  
بن قیس ایتم مظلہ قال هذ اجر جل کفس  
بعد اسلامہ قال لا افسر حتى يقتل

حضرت معاذ پشت طلاق کی زین میں پہنچا۔ حضرت ابی موسیٰ فی قریب پیشہ۔ تو وہ پھر پرسو رکھتا ہے اور حضرت ابو موسیٰ نے فرمایا کہ جس طلاق کی زین میں پہنچا۔ اور ان کے پاس لوگ جمع تھے۔ اور ان کے پاس ایک شخص کی مشکیں کئی ہوئی تھیں۔ حضرت معاذ نے فرمایا اے عبد اللہ بن قیس یہ کون ہے؟ خرمایا کہ شخص اسلام لانے کے بعد کافر ہو گیا ہے۔ حضرت معاذ نے فرمایا کہ میں اور اسلامہ قال لا افسر حتى يقتل

وقت تک نہیں اتروں گا۔ جیسے تک کہ اس کو قتل نہ کیا جائے جس فرست ابو موسیٰ نہ کہا۔ اس کو اسی نئے قولیا گیا ہے تاپ انہی فرمایا جب تک اس کو قتل نہ کیا جائے گا میں نہیں اتروں گا۔ اس کو قتل کیا گیا تو وہ اُترے۔

فَإِنْ سَاجَحُّي بِهِ لِذِلِّكَ فَانْزَلَهُ  
قَالَ هَا إِلَّا حَدَّثَنِي يُقْتَلُ فَامْرِبْهُ  
فَقَاتَ ثُمَّ نَزَّلَهُ (سجاري ص ۲۲۲)

۳ - حشرت عثمان بن عفان (المتوافق ۳۵۳ھ) سے روایت ہے۔  
قالَ سَمِّدَتِنِي، رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
عَلَيْهِ وَسَلَّمَ يَقُولُ لَا يَحْلُّ دَمًا مَرْأَيِ  
مُسْلِمٍ إِلَّا بِذَلِكَ، أَنْ يُنْزَفَ بَعْدَ مَاهِيَّ  
أوْ يُقْتَلَ أَنْسَانًا، وَمَا فَرَّ بَعْدَ اسْلَامِهِ  
فَيُقْتَلَ (مساند ۱۵۶ ص ۱۵۱) وَابْوَا قَدْ  
الطیاضی ص ۱۳ وَسَ احمد ۲۱۷ وَاسْتَدْرَ  
سنن الکبریٰ ج ۸ ص ۹۰ )

اور یہ روایت ابن ماجہ میں بھی ہے۔ اور اس میں الفاظ یہ ہیں۔

يادِ شَخْصِ جَوَاسِلَمَ كَمَ بَعْدِ مَرْتَدِهِ جَوَاسِلَمَ  
ادِ سَجْلِهِ اَمَّا تَدَبَّرُ بَعْدَ اسْلَامِهِ  
(ابن ماجہ ص ۱۸۵ )

۴ - حضرت عبداللہ بن مسعود سے روایت ہے وہ فرماتے ہیں کہ :  
قالَ قَالَ رَسُولُ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ  
جَنَابُ رَسُولِ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ نَهَى فِرْعَوْنَ  
كَمْسِي مُسْلِمَانَ كَمْ جَوَاسِلَمَ بَاتَ كَمْ كَوَافِرَ دَرِتَهُ بَوْكَ  
كَمَ اللَّهُ تَعَالَى كَمَ لَغَيْرِ كَوَافِرِ مُعْيَوْدَهِسِیَّا اور اس کی  
کَمِسِي اللَّهُ تَعَالَى كَمَ رَسُولُ بَوْلَ بَخُونَ بَهَانَ جَأْنَزَ  
نَهِیں مَگَرْتِینَ حِیَزُوْنِ میں سے کسی ایک سَکَارَتِنَکَہ  
سے ما شَادِی شَدُّهُوْنَهُ کَمَ بَعْدَ زَنَبَرَ کَمَ یَا  
کسی کو قتل کر دے تو اس کو قصاص میں قتل کیا جائے  
جَلَّیا اپنے دین (اسلام) کو چھوڑ کر ملت سے جدا ہر  
جائے تو قتل کیا جائے گا۔

اس صحیح اور صحت کے حدیث میں اس کی وضاحت ہے کہ دین سے دین اسلام مراد ہے۔ کہ جو مسلمان پسے دین اسلام سے پھر کر مرتد ہو جاتے۔ تو وہ قابض گروہ نزدیکی ہے۔ اور اگر جرم کی وجہ سے اُسے قتل کیا جائے گا۔

۵ - حضرت عائشہ رضی (المتوفی ۱۰۷ھ) سے روایت ہے۔

ان النبی صلی اللہ علیہ وسلم قاں آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے فرمایا۔ کہ  
جو شخص اپنے دین دین اسلام سے پھرگی۔ تو  
متن اور قدعن دینہ فاقٹلو  
(مصنف عبدالنڈاق ۱۰۷ھ)

۶ - مشہور تابعی حضرت ابو قلابةؓ (عبدالله بن زید الجوینی) المتفق ۱۰۷ھ نے خلیفہ  
راشد حضرت عمر بن عبد العزیزؓ (المتفق ۱۰۷ھ) کی مجرمی ہوتی عدالتی اور علمی مجلس میں یہ  
حدیث بیان فرمائی۔

نجد آنحضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم نے کبھی بھی  
کسی کو قتل نہیں کیا۔ مگر یہ جو اُمیٰں وہ شخص جو  
ناحق کسی کو قتل کرتا۔ تو اُسے قصاص میں  
قتل کرتے یا اسکو اسی کے بعد زنا کر کرتو اُسے قتل کرتے  
یا اسلام سے پھر کر مرتد ہو جاتا۔ تو اُسے قتل  
کرتے

دریخانہ ۲ ج ۲ ص ۹۷

ایسی صحیح اور صحت کا حادیث کی موجودگی میں یہ موشکا فیال کریہ احادیث اسلام سے پھر کر مرتد  
ہو جانے والے سکبادار ہے میں نہیں یا یہ احادیث ضعیفہ ہیں یا یہ احادیث کلگر گوئے قتل سے  
خاموش ہیں۔ یا یہ صرف ان لوگوں کے بارے میں ہیں جو اسلام سے خارج ہو کر کٹھے طور پر علاوہ  
کافر سمجھا جائیں وغیرہ وغیرہ کسی مسلمان کا کام نہیں ہو سکتا۔ یہ کاروائی صرف دینی کر سکتا ہے  
جو محمد و زندگی ہو۔

**حضرات آئمہ دین** جس طرح قرآن و حدیث اور دین اسلام کی باریکیوں کو حضرت  
امم دین سمجھتے ہیں یا اس کوئی اور نہیں سمجھ سکتا۔ اور ان  
میں سے بھی علی المحسنوں حضرات ائمہ راجیہؓ جن کے ذرا بہتر مشرکوں اور مبتداوں اور امانت مسلمین  
نماں اعتماد ہیں۔ اور آج یہ کے ماحصلہ پس آزاد دُور میں ملا جاوہ اور زنداقہ کو جو اسلام کے تدریجی

تو میں۔ مگر اسلام کی سمجھی اکتوہیں۔ اور نروہ اس کی روح سے واقع ہیں۔ وہ صرف انی نہ اس  
عقل و خود پر نازل و فر حال ہیں۔ اور اسی کو وہ حرف آخر سمجھتے ہیں۔ اور حضرات سلف پیر  
طعن کرتے ہیں۔ حضرت امام مالک (المتوفی ۱۰۹ هـ) اس حدیث پر یہ باب قائم کرتے ہیں۔

القصد فیحیت ارتد عن الاسلام مالک عن زید بن عین  
اس شخص کے بارے میں مسلم جو اسلام سے برداشت  
جلے۔ امام مالک حضرت زید بن اسلم سے برداشت  
کرتے ہیں کہ حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
نے فرمایا۔ جس شخص نے اپنا دین بدلت دیا۔ تو تم  
اس کی گردان اڑاؤ۔ حضرت امام مالک فرماتے  
ہیں کہ حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کسی اس  
ارشاد کا ہماری دامت است میں مدنی یہ ہے اور اللہ  
تعالیٰ خوب جانتے۔ کہ جو شخص اسلام سے بدل  
کر زنا و قر و غیرہ میں جاتا۔ ایسے زنا و قر پر بوب  
مسلمانوں کا غلبہ ہو جائے۔ تو ان سے توبہ طلب  
کئے بغیر ان کو قتل کیا جائے۔ کیونکہ زنا و قر کی توبہ  
معلوم نہیں ہو سکتی کیونکہ وہ کفر کو چھپاتے اسلام  
کو ظاہر کرتے ہیں۔ اور ہماری دامت است کے مطابق نہ  
تو ان سے توبہ طلب کیجائے اور نہ توبہ طبول کی جائے۔  
باقی رہے وہ لوگ جو اسلام سے کفر کی طرف  
نکھلے اور کفر کو ظاہر کریں۔ تو ان پر توبہ پیش کی جائے  
گی۔ اور اگر وہ توبہ کر لیں۔ تو جسمانہ دامت است کو قتل  
کی جائے گا۔ یعنی اگر کوئی قوم اسلام سے بگشتہ  
ہو کر کفر پر اطمینان کر لے گا۔ تو اس سے توبہ کرنے کا  
کب جائے گا۔ اس کوئی توبہ کی توبہ طبول کر لے جائے گا  
ورزے اس تو قتل کر دیا جائیگا۔ اور اس حدیث  
کا مطلب ہماری دامت است میں یہ نہیں اور اللہ تعالیٰ

رسول اللہ صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
و سلم قال من غیر دینه فخر بوا عنقه  
قال مالک و معنی قول النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
غیر من الاسلام ای غیر و مثل الزفاد  
و اشباعهم فان اولئک اذ اظہر عليهم  
قتلوا و لم يستتاب بالانه لا يعرف لونهم  
و انهم ليسون اكفر و يعلوون  
الاسلام فلا ارجى ان يستتاب هؤلاء  
ولا يقبل منه مقولهم واما من  
غير من الاسلام ای غیره و اظہر  
ذالك فانه يستتاب فان كتاب دالا  
قتل ذالك نواك قوماً كانوا على ذلك  
رأيت ان يدعوا الى الاسلام و  
يستتابوا افان تابوا قبل ذلك منهم  
وات لم يتو بوا قتلوا و لم يعن  
 بذلك فيما نرى و الله اعلم من  
خرج من اليهودية الى النصرانية  
ولامن النصرانية الى اليهودية  
ولامن بغير دينه من اهل الاديان

کلها الا اسلام فعن خرج من الاسلام  
الى غيره و اظهر ذلك فذ الملاك الذى  
عنى به والحمد لله اعلم  
د. مؤسس امام مالک ص طبع مجتبى طبلی

بہتر جانتا ہے کہ کوئی شخص یہودیت سے نظری  
کی طرف یا انصرافیت سے یہودیت با اسلام کے بغیر  
سے اور دین کی طرف پہنچا تو اس کے متصل یہود  
ہے بکریہ حدیث حرف اس کے باارے میں ہے۔ جو  
اسلام کو ترک کر کے کفر کو اختیار کرے اور طاہر کرے

حضرت امام مالکؓ میں بدلت دینہ اور میں غیر دینہ کا یہی مطلب یہتھی ہیں۔ کبھی  
شخص دین اسلام سے پھر کفر کی طرف چلا جائے اور زندگی تو ایسا واجب القتل ہے۔ کہ تو اس  
سے نورہ کا مرطابہ کی جا سکتی ہے اور نہ اس کی توبہ کا کوئی اعتبار ہے۔ وہ بہر حال اور یہ کہیں  
واجب القتل ہے۔

حضرت امام ابو حینیۃ رضی عن عمان بن ثابت رضی المتفق فی شریعتہ (۱۵۴ھ) امام ابو حیفراحمد بن محمد بن  
سلامہ الطحاوی الحنفی رضی المتفق فی شریعتہ (۱۳۲۱ھ) فرماتے ہیں کہ :

لذکور نے اسلام سے نکل کر مرتزہ ہو جائیو ہے  
کے بارے میں بحث کی ہے۔ کہ کیا اس سے قرباً  
مطابق کیا جائے گا؟ یا ہیں؟ علام کی ایک قوم  
کہتی ہے۔ کہاگر حاکم مرتد سے توبہ کرنے کا مطالبہ  
تو اپنھا ہے۔ توبہ کرے تو قتل کریمیا جائے حضرت  
امام ابو حینیۃ رضی المتفق اور امام محمد بن  
الله تعالیٰ کا یہی قول ہے۔ اور درسر حضرت  
فرماتے ہیں۔ کہ مرتد سے توبہ کا مطالبہ نہ کیا جائے  
جیسی کہ دلخواہ بکر کے کفار کو جب دعوت اسلام  
پسخ جائے۔ تو پھر ان کو اسلام کی دعوت دشیک  
ضروت نہیں نہ پسخی ہو تو دعوت دی جائے۔ اور  
فرماتے ہیں کہ توبہ کا مطالبہ اس ذلت واجب ہے جیک  
کوئی شخص اسلام سے بے سمجھی کیوں جس سے کفر کیز  
چلا جائے۔ رہا وہ شخص جو صوبے صحیح فرقہ پرہام  
وقد نکلہ الناس في المرتد عن الاسلام  
ایستتاب اهل لاتفاق قوہان استتاب  
الاماں المرتد فھوا حسن فان تاب و  
الا قتل و ممن قاله ذلت ابو حینیۃ  
وابیویسف و محمد رحمۃ اللہ علیہم  
وقال آخرون لا يستتاب وجعلوا حکمه  
کحکم الحربین علی ما ذکرہم بلون الد  
ایاهم و ممن تقصیرها عنہم و قالوا انما  
یجب الاستتابة لمن خرج الاسلام  
لا عن بحیرة منه به فاما من خرج  
منه الى غيره على بصيرة ذاته يقتل و  
لا يستتاب وهذا قول قال به ابو  
يوسف في كتاب الاملاء قال اقتتب  
ولا استتب به الا انه ان بد رغب بالتو

خلیت سبیلہ و ولکت امرہ ایک  
تعالیٰ (الحمد لله رب العالمین) کتب السیر  
سے کفر کی طرف چلا جائے تو اُسے قتل کیا جائے اور  
اس سے تو بکامطا بزرگ یا بجادگھ امام ابو یوسف  
نے کتاب الالامین میں ایسا ہی فرمایا ہے کہ میں اُسے قتل  
کر دوں گا اور اس سے تو بکامطا بزرگ یا بکوئی کو نکا  
ہاں آگر وہ میرے اقام سے پہنچے تو تو بکرے تو بکرے تو بکرے  
چھوٹے دوں گا اور کام عادل اللہ تعالیٰ کے پس پڑ کر نکا

حضرت امام شافعیؓ (محمد بن ادريس المتنقؓ) تحریر فرماتھیں کہا

ولم يختلف المسلمين انه لا  
يحل ان يقادى بمصر تند ولا  
يعن عليه ولا توقيضا منه فنه  
ولا يترك هلال حتى يسلم او  
يقتل والله اعلم

(كتاب الام ج ۶ ص ۱۵۵)

حضرت امام شافعیؓ کا یہ حکم ایک مرتضی کے بارے بالکل واضح ہے۔

حضرت امام حنفی الدین ابو زکریا یحییٰ بن شریف نووی ایش فی المتنقؓ (حضرت مسیح کا)  
وقت اجعوا على قتلهم لكن اختلعوا  
في استتابتهم هل هي واجبة ام  
مستحبة ام

نوری شرع مسلم ج ۲ ص ۲۱۷

بعض آئمہ کرام مرتضی پر فوج میں کراواجیب کہتے ہیں اور بعض مستحب کہتے ہیں  
چنانچہ علام علاء الدین بن علی بن عثمان الماروی فی المتنقؓ (حضرت مسیح کا) فرماتے ہیں کہ  
و قال صاحب الاستذكار لا اعلم مصنف الاستذكار لا اعلم موطئ امام بالک امام  
ابو عین عبد البر (المتنقؓ) فرماتے ہیں کہ  
مرتضی فکانہ مقتولہ میں کرنے کے بارے میں بعض حضرات صحابة  
علیہ السلام میں بدل دینے فاقلوه ای

بعد ان یستتاب  
وابو جرالنقی ۲۸ ص ۲۵)

کو حضرت صحابہ کرامؓ کو حضرت مولی اللہ تعالیٰ طیبہ  
وسلم کے ارشاد فن پڑک فتنہ نامندہ سے سمجھ

تو کوئی پیش کرنے کے بعد مردگان کو قتل کرنا چاہیے

۱۳) ابو علی بن عبد البرؓ (المتوفی ۳۷۴ھ) مذکوت ہیں کہ

اداس حدیث سے جو فتنہ سکون ثابت ہے اسے  
وہ یہ ہے کہ جو شخص اپنے دین (اسلام) سے پر  
گیا اور مردگان کا تو اس کا قتل رہنا اور اسکی گزین  
اڑادینا بائیز ہے اور اس کا اجماع د  
اتفاق ہے انہیں (اعین کا) اختلاف ضریب  
ہے کہ کیا مردگان پر تو پیش کوچلے یا نہیں؟

فاتحہ کا مطلب یہ ہے کہ مرد سے تو بہ طلاق  
کیجا گئے اس سے بھاوس کا قتل کرنا واجب ہے اس ا  
جدال روغ منادی فرماتے ہیں کہ اخراج کا مقصود  
اوامر مرد دنوں کو شال ہے مردگان کو قتل کرنے  
پر تو بائیز ہے اور مردگان کو قتل کرنے کے خرچ تین یا سو  
کا اتفاق ہے احادیث اختلاف کرتے ہیں۔

اس سے بھی واضح ہو گی کہ تو پیش کرنے کے بعد مردگان کا اسلام سے ان کا کرنے پر اس کا قتل واجب ہے  
مردگان کے قتل پر تو تمام حضرات آمدادگارؓ کا اجماع ہے جو ہر مرد کے باہرے حضرات آمداد  
غلاظتؓ کا بھی مسلک ہے حالبتا خافیہ کرتے ہیں کہ اس کو قتل نہیں جائے سیکھ کو صنن بنانے  
ہونے کی وجہ سے عموماً وہ لڑائی اور جنگ کا نہیں کرتی  
قاضی علی بن علی الشوكانی رحمۃ اللہ علیہ (المتوفی ۳۷۵ھ) فرماتے ہیں کہ:

وخص المعنیۃ بالذکر و تسلیک و ابعاد حیث  
اخاذ نے اس حدیث کو (غیرہ تکر کے پیش نظر)  
مرد کے ساتھ مضر و کارہے لوراں حدیث سے استدلل  
(بن الادطار ۲۷ ص ۲۳) کیا ہے جس بیان مردگان کے قتل کرنے کی وجہ پر ہے  
یا ان گز کوئی حدیث طرائفی پر اترکشہ اقتضیتاً اور جو چیلے نے کی سی کرسی تو اس کا معاملہ اسکا وارث ہے جو اسے ہے۔  
حضرت امام احمد رحمۃ اللہ علیہ (المتوفی ۲۶۹ھ) کا مسلک امام ہر فرقہ ملکیں اپنے احقر والیں پر اعلان  
کرتے ہیں اسی قتل کو مستحب ہے۔

تمسیحی نقشِ اکثر اہل علم یہ مذکوت ہیں کہ مردگان کو اس  
پر قتل پیش کرنا بیشترہ قتل کی جائے جن میں حضرت عطاء  
حضرت علیؓ حضرت عطاء (المتوفی ۲۷۰ھ) امام تھیؓ امام بکتؓ ۲۱  
تو قتلی نام اور اسی نام کا اسماق ہے اور فقیہا احادیث کا

دقیقہ حداحد الحدیث ان من ارتد عن  
دینه حل دمه و ضربت عنقه  
والاتمة مجعة على ذلك دانت  
اختلافاً في استتابتهم - ۱۰  
(المہید ۲۲ ص ۳۲)

ملکہ مسیحی و فرماتے ہیں۔  
فاقتلوه بمساستتابة و جوبأ قال النبي  
و حسرة يشل الرجل وهو أحاجي دالما  
ومليه الافتة الثلاثة خلاذ المعنیۃ  
آیة (المرار المیرج ۲۷ ص ۲۳)

الفصل الثالث انه لا يتعين على یستتاب  
عند اکثر اہل العلم منهم حروف و عطاء  
و شعب و ماءث و الشوری و الاوزاعی و  
وسحل و اصحاب الرأی و هو واحد

ہیں اور حضرت امام شافعیؓ کا بھی ایک قول یہی ہے  
اور حضرت امام احمد رحمۃ اللہ علیہ سے ایک دوسری کارروایت میں  
ہے کہ رئیس سے قویہ کام طالبہ واجب ہیں ہے لیکن  
مستحب ہے اور امام شافعیؓ کا بھی ایک دوسری  
قول ہے اور امام جیہنؓ بن عیینؓ اور امام طاؤسؓ  
کا بھی یہی قول ہے اور حضرت مسیح البصیرؓ سے بھی  
یہ روایت ہے کہ رئیس کا حضرت مصلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم  
نے فرمایا ہے جو شخص اپنا دین (اسلام) بدلتے  
تو اُسے قتل کر دو اور قویہ کام طالبہ میں نہ کوئی سیخ  
ان کا مہر تجھے جو الود سے مرید کا قتل کرنا آفتاب نصف النہار کی طرح ثابت ہے۔ علام ابو الحدید بن  
حسنؓؓ کہتے ہیں کہ قتل مرید کا معادہ امت میں ایسا معروف و مشہور ہے۔ کروائی مسلمان شخص اُس  
کے انکار پر قادر نہیں (المحلی ج ۲ ص ۷۷۷) ان کے علاوہ بھی کتب فقر و قماوی میں قتل مرید کی  
تقریب موجود ہے مثلاً ہزار ج ۲ ص ۶۷، تحقیق القدير ج ۳ ص ۲۹۵ اور بخط الطلاق  
جلد ۵ ص ۱۲۵ وغیرہ

علامہ ملا اویس الدین ابو بکر بن مسعود کے مسامی (المتوفی ۷۵۵ھ) فرماتے ہیں کہ!  
مرید کے قتل کرنے پر حضرات صحابہ کرام کا اجماع ہے۔ ابتدی مستحب یہ ہے کہ مرید کو قتل نہ کرند  
رکھا جائے۔ اگر وہ اسلام قبول کرے تو اچھا ہے وہ مرید کے قتل کر دیا جائے (بخاری، ماعنی ثوبہ و معا  
امام موفق الدین ابن قیام و تحریر فرماتے ہیں کہ!

اہل علم کا قتل مرید پر اجماع ہے حضرت ابو بکر ضیا  
عرفی دلکش عن ابی بکرؓ و عمرو و عثمانؓ  
حضرت حفیظ بن حمادؓ، حضرت علیؓ، حضرت معاویہؓ  
و ملیؓ و معاذؓ و ابی موسیؓ و ابن عباسؓ اور  
حضرت خالد بن الولید و غیرہم سے بھی روایت ہے  
و خالدؓ وغیرہم و لم مینکر ذکر  
فکان اجمعاماً  
(مفہی ابن قیام ج ۸ ص ۱۲۳)

کیا گی تو یہ اجماعی مسئلہ ہے۔  
قامیں کرام اخوضرہمیں کہ جس مسئلہ پر قرآن کریم اور صحیح احادیث سے واضح دلائل موجود ہوں اور

قوی الشافعی وروی عن احمد رواہی  
آخری انه لا تجب استتابة لكن  
تسحب وهذا القول الشافعی للشافعی  
وهو قوله عبید بن عمير و طاوس وبراء  
ذالث من المسن لقول النبي صلى الله عليه  
عليه وسلم من يبدل دينه فاقتلوه ولم  
يذكر استتابة اهل  
(مفہی ج ۸ ص ۱۲۳)

جس مسئلہ پر حضرات خلفاء راشدین متفق ہوں اور جس مسئلہ پر حضرت معاذ رضا اور حضرت ابو موسیٰ الاعشریؑ میں جیسی شخصیتیں متفق ہوں جو اپنے ذریعی گورنمنٹ کے عہدہ پر فائز تھیں اور جس مسئلہ پر حضرت ابن عباسؓ پر یحییٰؓ سے رجحان القرآن اور حجر الامت متفق ہوں اور جس مسئلہ پر حضرت خالد بن الولیدؓ جیسے جاہد اور فوج کے سپہ سلا متفق ہوں اور جس مسئلہ پر یحییٰؓ حضرات صفارؓ میں کوئی ایک فرمودی اس کے خلاف بہ کثائی نہ کرتا ہو۔ اور جس مسئلہ پر حضرات آئمہ اربعہ اور جو سورہ آئمہ کرامؑ متفق ہوں اور جس مسئلہ کے خلاف کوئی مسلمان انکار کرنے پر قادر نہ ہوا ہو۔ تو اس مسئلہ کے حق اور ثابت ہونے میں کیا شک و شبہ ہو سکتا ہے۔

حضرت امام ابو عاصم و عامر بن شراحیل شعبیؓ المتوفی ۱۹۱ھ فرماتے ہیں کہ!

علم کا مرکز چھ حضرات تھے حضرت عمرؓ حضرت علیؓ حضرت ابی ذئبؓ حضرت ابن مسعودؓ حضرت زیدؓ اور حضرت ابو موسیٰؑ اور نبیؑ نے فرمایا کہ آمّت کے نج اور تھامی چار ہیں یعنی حضرت عمرؓ، حضرت علیؓ، حضرت زیدؓ بن ثابت اور

ابو موسیٰ الاعشریؑ

کان العظم یؤخذ عن ستة عمر و علی و ابی ذئب و مسعود و زید و ابی موسیٰ و قال ايضاً قضاة الامامة اربعة عمر و علی و زید و ابو موسیٰ رضی اللہ تعالیٰ عنہم د تذكرة الحفاظ ج ۱ ص ۲۳

یعنی یہ وہ حضرات ہیں جن سے علم دین اخذ کیا جاتا تھا۔ اور آمّت مسئلہ کے وہ سلم قضاۃ و نجّۃ تھے اور حضرت صفوان بن سیلمؓ الامام المدفن الفقیر المتوفی ۱۳۲ھ فرماتے ہیں کہ

اس حضرت صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم کے زمان میں تھے۔ میکن یفتی فی نہن النبی صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم غیر عمد و تھے۔ ان چار حضرات کے بغیر اور کوئی فتویٰ نہیں تھا۔ وہ حضرت عمرؓ، حضرت علیؓ، حضرت عمارؓ اور حضرت ابو موسیٰ الاعشریؑ ہیں۔

ر تذكرة الحفاظ ج ۱ ص ۲۳

آپ حضرات سخنی اس مقالہ میں مرتد کے بارے ان حضرات کے فتوے اور فصیلے پر حد چکے ہیں۔

اس مقالہ میں بیش کٹے گئے واضح اور صریح حوالوں سے برداشت ہو گئی ہے کہ مراٹوں کی دنوں پارٹیاں فادیاں اور لاہوری اسلامی حکومت میں شرعاً واجب القتل ہیں۔ اگر کوئی اسلام سے پھر کہ مراٹی ہوا ہو تو مرتزد ہونے کی وجہ سے واجب القتل۔

اور اگر کوئی نسلانہ نسل مزراٹی چلا آتا ہے۔ تو زندقی ہوتے کی وجہ سے واجب القتل ہے اور بھی کشم ہے ہر اس گمراہ پارٹی یا فرد کا جو ضروریات دین ہیں سے کسی چیز کا منکر یا مول ہو۔ ملائکہ ہوشامی ۳۶۴ء۔ مگر یاد رہے کہ کسی کو حدود یا تعزیر آفیل کرنا صرف اسلامی حکومت اور عدالت شرعیہ کا کام ہے جوام کو قانون اپنے ہاتھی میں لیتے کی اجازت نہیں ہے۔ وہ صرف وہی کام کرتے اور کر سکتے ہیں جس کا اہمیت اختیار دیا گی ہے۔ اس کے علاوہ وہ مجبور ہیں ہے۔

میری مجبوریوں کو کون جانے میں خود مختار ٹھہرایا گی ہوں

**پاکستان میں قادیانیوں کی تعداد** [صلی اللہ تعالیٰ علیہ وسلم] کے بعد اجزاء نبوت حضرت علی علیہ الصلوٰۃ والسلام کی وفات اور مزاغلام احمد بن حنبل یا مصلع اور مسح موعود مانتے وغیرہ کے دعوؤں میں سراسر جھوٹا ہے۔ اسی طرح حرام ان اس کو بہ کانے کی خاطر اپنی تعداد بھی بڑھا کر تلاش اور اس کا پروپینگڈا کرنے میں بھی جھوٹا ہے حقیقت اور نفس الامر اس کے بالکل خلاف ہے۔ ملک کے اندر واقعی حالات اور وہ شماری وغیرہ داخلی امور کی حقیقت کو جس طرح ملک کا فیروز اطلاعات و نشریات جانتا ہے۔ وہ مکونی اور نہیں جان سکت۔ کیونکہ یہ باتیں اور اندرون ملک کے امور اس کے فرض منصبی میں شامل ہوتے ہیں۔ اور ان امور کے بارے اس کی روپورٹ حرف آخر بھی جاتی ہے۔

**پاکستان سابق وزیر اطلاعات و نشریات کا بیان** [اسلام آباد (اپ پ)]

ملک میں قادیانیوں کی تعداد ایک لاکھ چار سو ہزار دسوچار ہیں ہے۔ یہ بات وزیر اطلاعات و نشریات راجح مختلط حق صاحب نے آج مجلس شوریٰ ہیں ایک سوال کے جواب میں بتائی (بلطفہ اخبار جنگ لاہور ص ۱۹۷۵ء) ۱۹ شوال ۱۴۰۲ھ / ۱۸ جولائی ۱۹۸۱ء کے مطابق یہ تعداد پاکستان میں بنتے ہے جلد مزراٹیوں کی ہے۔ جو رجوبہ وغیرہ ملک کے دیگر اطراف اور علاقوں میں رہتے ہیں بعض دیگر ملک میں بھی کچھ مزراٹی ہیں۔ مگر ان کی تعداد سنکریتوں تک بھی ہمیں سچھتی۔ پھر جائیداد وہ مزراٹوں اور لاکھوں کی تعداد میں ہوں۔ لیکن ان کے غلط بیانات اور ان کے ایجنسیوں اور حواریوں کے ہوا دینسے یہ اثر قائم ہوتا ہے۔ کہ شاید وہ لاکھوں سے

بھی متعاون نہیں۔ مگر یہ پروپرٹی مکنڈ امزا غلام احمد کی جھوٹی نبوت کی طرح صرف جھوٹ کا پلندہ ہے۔ یہ اُنگ بات ہے کہ دیگر ہال فرقوں اور سیاسی لیڈروں کی ملی بھگت سے وہ پھوپھو نہیں سملتا۔ اور ان کی ملی اور سیاسی تنظیم کی جڑیں بھی خوب مفہوم طہریں اور مختلف عنوانات سے وہ لوگوں کی جیسیں صاف کرنے میں بڑے مشاق ہیں۔ بقول مولانا ظفر علی خاں حاج مرحوم سیدیمیر کے جاثشیں گروہ کٹلوں سے نہیں۔ کترکے حب لے گئے پیغمبر می کئے نام سے

اللَّهُ تَعَالَى تَعَالَى تَعَالَى كُو تَوْحِيد وَ سُنْت اُخْرَحُمْ نِبُوَت كَيْ بِيَا وَيْ عَقَادُ  
پِرْ قَاطِمْ رَكْتَه اوْ فِتْنَوْلِ سَنْبَحَانَه ( آئین )  
وَصَلَّى اللَّهُ تَعَالَى وَسَلَّمَ عَلَى خَاتَمِ الْأَبْنَاءِ وَالْمُرْسَلِينَ وَعَلَى آلِهِ وَاصْحَاحِهَا  
وَإِذَا وَاجَهَهُ وَذَرْقِيَاتِهِ وَاتَّبَاعِهِ إِلَى يَوْمِ الدِّينِ

احقر اناس ابوالزاهد محمد سرفراز خطیب جامعہ مسجد گلشن  
و صدر مدرس مدرسہ نصرۃ العلوم گوجرانوالہ